
165 

UN VOYAGE ARTISTIQUE IMAGINÉ : LA MYTHOLOGIE 

GRECQUE REVISITÉE PAR DES ARTISTES COLOMBIENNES DES 

ANNÉES 1960 

Adriana Pena Mejia 

Direction du Développement Culturel, Ville de Montreuil, France

adrianapenamejia@gmail.com 

adrianapenamejia@gmail.com 

Résumé : 

Cet article explore comment le voyage imaginaire vers la Grèce antique 

permet aux artistes colombiennes Beatriz Daza et Feliza Bursztyn de revisiter les 

figures de Prométhée et de Clytemnestre, dans un moment de profondes mutations 

sociales et artistiques. En nous appuyant sur les œuvres Crisol para Prometeo et 

Clitemnestra, nous montrerons comment l’appropriation de ces figures a nourri une 

critique du système politique colombien et de l’oppression patriarcale, ainsi qu’une 

revalorisation des pratiques artisanales et des matériaux dits mineurs. À la même 

époque, certaines plasticiennes latino-américaines, telles que la Brésilienne Lygia 

Clark et l’Argentine Marta Minujín, mobilisent également des références mythiques 

pour renouveler leur pratique. À l’inverse des artistes colombiennes, elles explorent 

l’art de l’installation en mettant l’accent sur le corps du visiteur.  

Mots-clés : mythologie grecque, art contemporain colombien, artiste visuelle, 

transgression.  

Abstract: 

This article explores how the imaginary journey to Ancient Greece allows 

Colombian artists Beatriz Daza and Feliza Bursztyn to revisit the figures of 

Prometheus and Clytemnestra during a period of profound social and artistic change. 

Focusing on Crisol para Prometeo and Clitemnestra, we aim to show how the 

appropriation of these figures led to a critique of the Colombian political system and 

patriarchal oppression, as well as to a recognition of artisanal practices and so-called 

minor materials. At the same time, some Latin American female artists, such as the 

Brazilian Lygia Clark and the Argentine Marta Minujín, also draw on mythological 

references to infuse new meaning into their art. Unlike the Colombian artists, they 

explore installation art, emphasizing on the visitor’s body. 

Keywords: greek mythology, contemporary Colombian art, female visual artist, 

transgression. 

Introduction 

Cet article n’a pas pour objectif de situer le travail des artistes colombiennes 

dans le panorama latino-américain des années 1960, mais plutôt d’analyser leurs 

œuvres en privilégiant le contexte artistique et politique local. En évoquant les travaux 

de Clark et de Minujín, nous visons toutefois à démontrer que l’intérêt pour les figures 

mythiques n’est pas exclusif aux Colombiennes, mais traverse également les travaux 

de leurs consœurs latino-américaines.  

https://doi.org/10.29081/INTERSTUDIA.2025.38.15

mailto:adrianapenamejia@gmail.com
https://doi.org/10.29081/INTERSTUDIA.2025.38.15


166 

 

Le début des années 1960 constitue une période charnière pour la Colombie. 

Dans le cadre de l’Alliance pour le Progrès, le pays s’efforce de détourner l’influence 

croissante des guérillas communistes et de dynamiser son économie, en faisant de la 

céramique artisanale un levier d’intégration des paysans au système économique 

formel. Un programme de soutien est donc mis en place dans le but de standardiser et 

exporter cette pratique traditionnelle aux États-Unis (Modernización y desarrollo en 

Colombia 1951-1964). Ce programme conduit progressivement à la standardisation 

de la céramique artisanale et à sa transformation en produit touristique. La 

modernisation des ateliers, avec l’introduction de machines et de fours mécaniques, 

uniformise les pièces et favorise l’appropriation masculine d’un savoir-faire autrefois 

féminin, affaiblissant les connaissances traditionnelles (Conspirando con los 

artesanos). 

Parallèlement à la standardisation de la céramique artisanale, le 

gouvernement colombien, guidé par l’idéal de progrès, mise sur le développement 

urbain et industriel. Entre les années 1950 et 1970, un exode rural massif pousse des 

millions de paysans vers les grandes villes, provoquant une urbanisation informelle 

rapide. Pour intégrer cette nouvelle main-d’œuvre au système économique et pour 

l’éloigner de l’influence des guérillas, l’État crée des écoles techniques, notamment 

dans les secteurs de la construction et de l’automobile (El Sena, un ancla de 

salvación). 

Le secteur culturel connaît lui aussi des transformations profondes. De 

nouvelles écoles d’art dramatique voient le jour et le roman colombien gagne en 

visibilité. Dans un contexte marqué par la montée de la violence, la tragédie grecque 

prend une place croissante dans la littérature et le théâtre colombiens, faisant écho aux 

tensions sociales et politiques. Un vif intérêt se développe pour des figures 

mythologiques incarnant la désobéissance, telles qu’Antigone, Médée ou Prométhée 

(Género y destino). Cet engouement se reflète particulièrement dans la création de la 

revue Mito (1955), qui traduit et publie des pièces de théâtre se déroulant dans la Grèce 

antique (El surgimiento del teatro moderno en Colombia y la influencia de Brecht).  

Les arts visuels ne sont pas en reste. Les frontières entre arts majeurs et 

mineurs s’estompent, tandis que les femmes gagnent une reconnaissance croissante 

en tant que plasticiennes professionnelles. Les artistes revendiquent les valeurs 

esthétique et culturelle des métiers manuels, tout comme le besoin de rendre les arts 

inclusifs. Si l’appropriation des techniques artisanales par les artistes n’est pas un 

phénomène nouveau en Colombie, c’est surtout après 1945 que cette tendance prend 

de l’ampleur. Nombreux sont ceux qui s’intéressent à l’artisanat et aux objets de rebut 

au moment où la pratique de la céramique artisanale se masculinise et où l’industrie 

automobile se développe.  

 

Prométhée enchaîné : la Colombie face à l’indifférence de l’État  

Beatriz Daza mobilise la figure de Prométhée pour critiquer à la fois le 

gouvernement et les codes de l’art colombien. La situation de Prométhée, condamné 

par Zeus à un châtiment éternel, permet à Daza d’établir un parallèle avec la situation 

tragique des classes populaires colombiennes. Animée par une pensée transgressive, 

elle se sert du Titan pour secouer le système de l’art colombien. À une époque où la 

céramique reste une pratique artisanale, elle transpose l’acte de désobéissance du 

Titan à son propre geste artistique, en élevant la céramique au rang d’art majeur. 



167 

 

Au-delà de sa grande qualité plastique, Crisol para Prometeo cache un fort 

potentiel symbolique. Daza puise son inspiration dans les récipients utilisés par les 

Grecs anciens pour conserver et transporter des liquides. Elle détourne ces objets de 

leur fonction initiale pour leur conférer une nouvelle portée sociale, ancrée dans les 

problématiques du territoire colombien. Dans le mythe, Zeus prive les humains du 

feu, les condamnant à l’obscurité et au froid. Par un acte de rébellion, Prométhée 

dérobe le feu de l’Olympe, offrant aux humains la chaleur, la lumière et la possibilité 

de développer des savoir-faire. Par ce geste, il désobéit aux lois divines et se hisse 

comme le libérateur de l’humanité. 

Depuis les années 1950, l’art colombien traverse une véritable crise. La 

céramique envahit les salles d’exposition. Des critiques d’art, tels que Marta Traba et 

Walter Engel, s’interrogent sur la possibilité de concilier le purisme propre à l’art 

contemporain à la fonction utilitaire et décoratif de l’artisanat (El problema de la 

artesanía). Pour Traba, la seule manière pour que la céramique puisse entrer sur la 

scène artistique officielle est par sa transformation en sculpture. La céramique doit 

ainsi s’appuyer sur une démarche expérimentale, en travaillant autour du vide, du 

mouvement et de la création de nouvelles formes (Arboleda y Alicia Tafur).  

L’œuvre de Beatriz Daza matérialise cette nouvelle approche expérimentale. 

Elle trouve son origine dans les voyages de l’artiste à l’étranger. Dans les années 1950, 

Daza se rend en Europe, et c’est notamment lors de son séjour en Espagne que l’art 

prend pour elle la dimension d’un levier d’émancipation. Elle poursuit sa formation à 

Rome et à Paris, où elle suit des cours de peinture et de céramique. En 1958, de retour 

dans la capitale colombienne, Daza décide d’ouvrir son propre atelier de céramique, 

où elle passe des heures devant le four, expérimentant divers types de textures et 

d’émaux (Reportaje a Beatriz Daza). Ces voyages permettent à l’artiste de porter un 

regard nouveau sur l’art en tant que moyen d’expérimentation et arme de rébellion 

silencieuse. 

En 1963, ses efforts sont récompensés lorsqu’elle remporte le premier prix de 

céramique au XVe Salon national des artistes pour Crisol para Prometeo. Ce succès 

consacre son statut d’artiste professionnelle et contribue à légitimer la céramique 

comme un art majeur. Pour les critiques d’art comme Traba et Engel, cette œuvre est 

la seule pièce marquante de l’événement. La première y reconnaît un exemple 

remarquable du style rigoureux et non conformiste de l’artiste, tandis que le second la 

décrit comme une œuvre noble, tant par sa texture que par sa palette chromatique. 

Tous deux s’accordent à dire que Crisol para Prometeo est une exploration 

audacieuse de pigments, d’émaux et de textures variés, donnant naissance à un 

paysage organique et minéral (Grandezas y miserias del XV Salón) (El XV Salón de 

Arte : calidad, dignidad y decoro).  

Cette céramique se distingue par sa structure contrastée : tandis que la partie 

inférieure, longiligne, massive et imparfaite, octroie à la pièce une certaine simplicité 

formelle, la partie supérieure présente un travail complexe d’émaillage. Elle témoigne 

du travail expérimental, marqué par l’imprévu et l’essai. Ici, les imperfections de 

cuisson et les irrégularités de l’émaillage et des pigments ne font pas défaut ; au 

contraire, elles deviennent les marqueurs d’une démarche nouvelle. Daza réussit à 

prouver une maîtrise technique remarquable à travers cette œuvre.  

En février 1963, neuf mois avant la tenue du Salon national des artistes, 

l’armée colombienne écrase la grève des ouvriers de l’usine El Cairo à Santa Barbara 

(Antioquia), causant douze morts et plus de cent blessés. Les ouvriers, mal payés et 



168 

 

sans protection sociale, réclamaient de meilleures conditions de travail. Le massacre 

soulève de vives critiques dans le secteur artistique. Augusto Rendón est l’un des 

artistes qui prennent position. Sa gravure Sta. Bárbara illustre un lion furieux, 

représentant l’armée, qui se lance contre des civils terrorisés. Par une composition 

chaotique et expressive, il dénonce la répression sanglante et élève les ouvriers au 

rang de martyrs, critiquant clairement la brutalité militaire et la complicité de l’État. 

(La contra alienación en la gráfica de Augusto Rendón). 

Crisol para Prometeo partage la même intention que Sta. Bárbara. Daza y 

tisse un lien avec la réalité nationale en réinterprétant Prométhée comme un martyr, 

symbole des ouvriers assassinés. Comme le Titan qui se sacrifie pour offrir le feu à 

l’humanité, ces travailleurs ont donné leur vie pour éveiller les consciences des 

citoyens. En revisitant le mythe grec, Daza renvoie au drame colombien, marqué par 

une violence ininterrompue depuis la formation du pays. Des guerres civiles du XIXe 

siècle à l’aggravation des conflits entre conservateurs et libéraux dans les années 

1940, des combats de guérilla des décennies 1960-1970 au trafic de drogue des années 

1980-1990, jusqu’à l’émergence de groupes paramilitaires dans les années 2000, 

l’histoire de la Colombie est une succession de drames (Orden y Violencia). À l’instar 

de Prométhée, le pays est condamné à endurer une existence tragique sans répit. 

 

Clytemnestre : figure de résistance politique et féminine  

La sculptrice colombienne Feliza Bursztyn entreprend elle aussi un voyage 

imaginaire vers la Grèce antique en réhabilitant la figure de Clytemnestre. Longtemps 

honnie pour avoir trahi et assassiné son mari, le roi Agamemnon, avec la complicité 

de son amant, Clytemnestre est, pour la plupart, une infidèle et une régicide ; pour une 

minorité, elle est une victime de l’oppression masculine. (Nous, Clytemnestre : du 

tragique et des masques).  

Aux yeux de Bursztyn, Clytemnestre est une femme rebelle qui a su défier 

l’autorité patriarcale. En effet, son époux, le roi Agamemnon, sacrifie leur fille 

Iphigénie avant de partir pour la guerre de Troie. En proie à la colère, elle finit par 

l’assassiner plusieurs années plus tard. À travers cette figure, Bursztyn souhaite mettre 

en cause le système politique colombien, l’autorité masculine et les codes artistiques 

en vigueur. Dans un pays conservateur où les hommes détiennent le pouvoir, la 

sculptrice fait appel à une figure mythique qui remet en question cette autorité. Elle 

remplace le métal lisse et immaculé alors en vogue, par de la ferraille crasseuse, afin 

d’établir les bases d’une critique sociale et esthétique. Elle donne de ce fait naissance 

à une nouvelle manière de faire de la sculpture en Colombie (Feliza Bursztyn).  

Dès leur apparition, les sculptures en ferraille de Bursztyn suscitent la 

controverse. Fabriquées à partir de matériaux récupérés dans les décharges et garages 

de Bogota, ses œuvres chaotiques, rouillées et sales dérangent autant le public que les 

critiques (Feliza Bursztyn et Gloria Daza). Jugées impures, elles sont exclues du 

champ sculptural traditionnel, car la ferraille est perçue comme une matière ignoble. 

Le scandale est accentué par le fait que ces pièces sont soudées par une femme. 

Qualifiée de folle, elle s’approprie pourtant ces attaques pour en faire une force 

créative. Son geste artistique cherche à provoquer et à interroger la légitimité des 

conventions esthétiques et des structures sociales dominantes. (En un país de 

machistas, hágase la loca).  

Cette nouvelle approche trouve ses origines dans les voyages que Bursztyn 

fait à l’étranger. Entre 1954 et 1957, elle se rend à Paris, où elle suit les cours du 



169 

 

célèbre sculpteur russe Ossip Zadkine et où elle rencontre le poète colombien Jorge 

Gaitán Durán, fondateur de la revue Mito. Si, le premier lui ouvre les portes de la 

sculpture comme moyen d’expression, le second l’introduit au mythe de 

Clytemnestre. À cette époque, Gaitán Durán avait publié Les Mouches, pièce de 

théâtre écrite par Jean-Paul Sartre en 1943 pendant l’Occupation. Ici, l’assassinat 

d’Agamemnon par Clytemnestre est une occasion pour explorer les thèmes de la 

culpabilité, du libre-arbitre et du remords (Les Mouches).  

En 1960, Bursztyn se rend une deuxième fois à Paris avec pour objectif de 

visiter l’atelier du sculpteur César, alors adepte de la ferraille. Cette rencontre est 

décisive pour sa carrière, en ce qu’elle l’a initiée au soudage et à l’expérimentation 

avec les déchets métalliques (Entrevista trunca con Feliza). Si l’utilisation des 

matériaux de rebut ne suscite pas de débat en France, en Colombie, elle n’est pas 

acceptée. Pour la majorité des critiques d’art locaux, l’emploi de la ferraille est le 

symptôme de la crise de l’art. 

Comme Daza, Bursztyn participe au XVe Salon national des artistes (1963). 

Elle y présente Clitemnestra. Il s’agit d’un assemblage de ressorts, tuyaux, vis, écrous, 

câbles et pièces de moteurs prenant la forme d’une fleur ouverte. Des déchets soudés 

forment un objet solide qui renvoie paradoxalement à la fragilité de la beauté naturelle. 

La délicatesse de sa forme contraste avec la rudesse du matériau, évoquant une femme 

douce en apparence, mais dotée d’une force destructrice. Plus qu’une sculpture 

maladroite et féroce, cette pièce est pour la critique d’art Marta Traba une œuvre qui 

dérange, car elle contredit toute hiérarchie artistique et rompt avec l’idéal de 

perfection formelle. Le fait qu’elle soit placée sur un piédestal accentue sa dimension 

transgressive (Grandezas y miserias del Salón).  

Bursztyn utilise également son œuvre Clitemnestra comme un prétexte pour 

traduire la fracture entre le gouvernement et la population. Les matériaux de 

récupération qui la composent incarnent la misère vécue par une grande partie des 

Colombiens. Contrairement à César en France, l’usage de la ferraille chez la 

plasticienne ne vise pas à exalter la production en série : au contraire, elle dénonce un 

État qui n’offre pas à ses citoyens des opportunités. À cette époque émerge 

l’appellation desechables, ou « personnes jetables ». Elle est alors utilisée pour 

identifier les sans-abris, jugés comme « inutiles » au système économique 

(Emergencia del sujeto excluido). À l’image de ces personnes, les matériaux utilisés 

par Bursztyn sont jugés sans valeur, car ils ne sont plus inscrits dans le système de 

production. Cependant, en leur offrant une seconde vie à travers ses sculptures, 

l’artiste redonne une dignité à ce que la société rejette. Ainsi, elle renverse l’idée que 

le déchet est synonyme d’inutilité.  

Elle choisit de nommer son œuvre d’après Clytemnestre, qui représente la 

désobéissance, afin d’inciter les Colombiennes à faire de même. Elle est l’antithèse 

de l’idéal féminin, associé à la passivité, la douceur et la soumission. Elle assassine 

son mari et son roi pour prendre le pouvoir, réduit sa fille Électre en esclavage, et finit 

par être tuée par son fils Oreste. Femme adultère et régicide - les deux crimes les plus 

méprisés dans la Grèce antique, elle transgresse les normes de genre. Elle incarne 

mieux que toute autre figure mythologique le désir féminin pour le pouvoir et 

l’affranchissement des femmes de leurs rôles traditionnels (Nous, Clytemnestre : du 

tragique et des masques). 

En choisissant Clytemnestre comme sujet principal, Bursztyn vise à remettre 

en question les rôles assignés aux Colombiennes. Sa démarche s’inscrit au début des 



170 

 

années 1960, une période pendant laquelle les femmes commencent à accéder à 

l’éducation supérieure, à intégrer le marché du travail et à occuper des postes autrefois 

réservés aux hommes. Ayant obtenu le droit de vote en 1958, elles revendiquent 

l’égalité de droits et d’opportunités. Face à la montée de la répression et de la pauvreté, 

les Colombiennes aspirent à jouer un rôle majeur dans la pacification et le 

développement économique du pays (Dinámicas del movimiento feminista bogotano). 

 

D’autres mythes pour d’autres arts 

Dans les années 1960, l’idée de créer des structures immersives ravive 

l’intérêt pour le labyrinthe. Symbole de complexité, il renvoie à l’initiation, à l’errance 

et à l’oubli qui jalonnent l’existence humaine. À l’image de Dédale, commandité par 

le roi Minos pour enfermer le Minotaure, les artistes conçoivent alors des espaces 

sollicitant tous les sens, où le visiteur devient un acteur capable d’interagir avec 

l’œuvre. C’est dans cette perspective que les Argentins Marta Minujín et Rubén 

Santantonín, en compagnie d’autres artistes, élaborent La Menesunda en 1965. Pour 

Minujín, ce projet trouve ses racines conceptuelles dans son séjour parisien de 1962-

1963, une période durant laquelle elle fréquente les Nouveaux Réalistes.  

La Menesunda est la toute première grande expérience sensorielle faite dans 

l’Argentine. Qualifiée par le critique d’art Pierre Restany comme un « labyrinthe 

pop », La Menesunda signifie « confusion » en lunfardo, l’argot de la région du Río 

de la Plata (Argentinos de Paris). Elle est composée de onze salles remplies d’objets 

et de situations inspirées de la vie moderne à Buenos Aires. Le visiteur traverse ainsi 

une salle avec des téléviseurs en circuit fermé, une caverne saturée d’accessoires de 

beauté, une chambre dans laquelle un couple est allongé sur un lit et qui regarde le 

visiteur passer, une pièce froide, un tunnel couvert par des « intestins » de 

polyéthylène, ou encore un couloir dégageant une odeur de poulet frit. Au fur et à 

mesure que le visiteur circule, ses repères sensoriels sont brouillés. Il sort du 

labyrinthe profondément dérouté, se demandant si ce qu’il a vu et senti relevait de 

l’art ou de la vie quotidienne (La Menesunda según Marta Minujín).   

Cette installation plonge le visiteur dans le quotidien en utilisant un langage 

immédiat, synthétique et provocateur (In Praise of Indiscipline). Conçue comme un 

voyage, La Menesunda fait passer le visiteur d’un sens à l’autre au moyen de jeux 

d’opposition. Elle l’amène à arpenter une Buenos Aires saturée de publicités, de 

néons, de jeunes femmes fardées et de stands de nourriture de rue. En se déplaçant à 

travers les couloirs et les salles, et en touchant les objets qui constituent l’œuvre, le 

visiteur voit et vit la ville autrement. Par sa participation, il devient ainsi co-créateur 

de l’expérience artistique. 

Dans une période de tensions politiques, La Menesunda se présente comme 

une œuvre affirmant la liberté artistique et le droit à l’expression. Le bouillonnement 

créatif qui caractérise l’Argentine de 1965, et dont La Menesunda est le porte-parole, 

va toutefois se heurter à la montée du totalitarisme. En juin 1966, les militaires 

orchestrent un coup d’État, qui donne lieu à une période de répression. Cependant, 

l’Argentine n’est pas le seul pays du Cône Sud à traverser des troubles politiques. Le 

Brésil connaît lui aussi une période sombre depuis que les militaires ont instauré, en 

1964, un régime fondé sur la surveillance et la torture. 

En 1968, de nombreux écrivains et artistes brésiliens s’exilent à Paris, dont 

Lygia Clark. À l’occasion de la 34e Biennale de Venise cette année, elle conçoit A 

casa é o corpo (La maison est le corps : pénétration, ovulation, germination et 



171 

 

expulsion). Une installation labyrinthique évoquant l’utérus maternel, invitant le 

public à traverser les différentes étapes biologiques qui ont conduit à sa naissance. Le 

visiteur pénètre ainsi par un couloir formé de bandes élastiques noires qui plongent 

l’espace dans l’obscurité. À tâtons, il se fraie un chemin jusqu’aux deux premières 

salles, dont le sol est recouvert de ballons avec lesquels il est invité à interagir. Il 

accède ensuite à une tente de plastique transparent, baignée d’une lumière douce. 

Enfin, il est expulsé du labyrinthe par un passage de fils poilus, se retrouvant face à 

un miroir déformant, comme s’il contemplait son autoportrait inversé. Ambiances, 

textures et objets créent une expérience immersive où le corps du visiteur devient le 

médium de l’œuvre (Lygia Clark (l'enveloppe)). 

À l’inverse de La Menesunda, cette œuvre propose un labyrinthe intimiste, 

assimilé au ventre maternel, premier espace d’habitation du vivant. Clark l’associe 

également à la maison, espace féminin de protection. Elle y célèbre la femme et la 

mère comme forces démiurgiques, sources de vie et de création. Conçue à la fois 

comme un labyrinthe et comme un voyage spatio-temporel, l’œuvre invite le visiteur 

à remonter vers son passé jusqu’à renouer avec son état fœtal. Si l’œuvre se présente 

comme un espace sécurisant, elle peut également être perçue comme un lieu 

d’oppression. Le corps du visiteur est enfermé et soumis à l’obscurité, à la 

claustrophobie et à la perte de repères, autant de conditions qui rappellent les 

méthodes de torture employées par le régime totalitaire brésilien.  

Les travaux de Clark, Minujín, Daza et Burztyn possèdent trois points 

communs : premièrement, ils matérialisent leur volonté d’expérimenter, que ce soit 

par l’emploi de matériaux ordinaires ou par l’intégration de techniques non artistiques. 

Par ce geste, elles cherchent à remettre en cause les frontières traditionnelles de l’art. 

Deuxièmement, ces travaux mettent en relief des objets du quotidien, ancrant la 

pratique de ces artistes dans une expérience plus élargie, commune à tous. Ce choix 

leur permet de dialoguer avec le réel et d’inscrire leur œuvre dans les recherches 

menées par les avant-gardes internationales. Enfin, ils établissent un lien avec le 

contexte politique de leurs pays, marqué par la violence institutionnelle. Pour toutes, 

l’art est une arme de résistance artistique et sociale. 

  

Conclusion  

Grâce notamment aux séjours que Bursztyn, Clark, Daza et Minujín 

effectuent en Europe et, dans les cas des Colombiennes, à l’intérêt que suscite la 

tragédie grecque dans la littérature et dans le théâtre local, le recours aux figures 

mythiques devient possible. En Europe, elles se forment, découvrent les avant-gardes 

et rencontrent des artistes qui contribuent à élargir leurs horizons artistique et 

intellectuel. Ces déplacements leur ouvrent la voie à l’exploration de nouveaux 

matériaux (ferraille), procédés techniques (soudage), médiums (installation), à la 

réévaluation des savoirs locaux (céramique), et à la remise en question de la légitimité 

des systèmes politiques et artistiques. 

Pour les Colombiennes, la mythologie grecque est une source d’inspiration 

qui leur permet de dénoncer un système politique indifférent à ses citoyens. Prométhée 

et Clytemnestre furent condamnés à mort pour avoir osé défier, respectivement, les 

lois divines et les lois des hommes. Bien que le premier soit considéré comme un 

héros pour avoir volé le feu divin, et que la deuxième soit souvent perçue comme une 

femme manipulatrice, tous deux partagent un point commun : ils se sont opposés à 

l’autorité, qu’elle soit institutionnelle ou masculine. Prométhée et Clytemnestre 



172 

 

incarnent des figures de transgression. Face aux mesures répressives et au 

conservatisme ambiant, le recours à ces deux références grecques représente un acte 

démocratique nécessaire au sein d’un pays violent où il est dangereux de s’exprimer.  

Pour Clark et Minujín, le labyrinthe - populaire dans les années 1960 - est le 

motif idéal pour créer des œuvres nouvelles. En transformant ses formes enchevêtrées 

en dispositif sensoriel et allégorie de renaissance, elles enfermement le visiteur, 

comme le Minotaure, pour lui faire ressentir de nouvelles sensations. Pour toutes 

deux, le labyrinthe constitue aussi une occasion de faire voyager le visiteur à travers 

la ville ou au passé. Contrairement aux Colombiennes, Clark et Minujín créent des 

œuvres éphémères. À l’image des mythes, leurs créations ne subsistent que dans le 

souvenir de ceux qui les ont traversées, un souvenir qui se transforme lui aussi au fil 

du temps. 

La démarche de ces quatre artistes s’inscrit dans une volonté de 

désobéissance. Pour les Colombiennes, elle consiste à interroger les codes artistiques, 

les stéréotypes de genre et le système politique local. Pour Clark et Minujín, cette 

désobéissance se traduit par la décision de remettre en question la position de 

«supériorité» de l’artiste et de transférer le pouvoir au public. Toutes réussissent 

toutefois à redéfinir le rapport entre l’œuvre, le spectateur et le contexte, faisant de 

l’art un espace de dialogue entre les notions de liberté et de pouvoir. 

 

BIBLIOGRAPHIE 

ACUÑA PRIETO, Laura et al., 2009, Historia del grabado en Colombia, Bogotá, 

Planeta. 

ALONSO Rodrigo, 2017, « In Praise of Indiscipline », in FAJARDO-HILL Cecilia et 

GIUNTA Andrea, Radical women : Latin American art, 1960-1985, Hammer 

Museum, University of California, Los Angeles, pp. 221-227. 

ANONYME, 1963, « El SENA, un ancla de salvación », in Presencia, no 119, 

Bogotá, pp. 33-34.  

ANONYME, 1966, « Reportaje a Beatriz Daza », in Mujer, no 48, Bogotá, pp. 12-13. 

AUFFRET, Séverine, 1984, Nous, Clytemnestre : du tragique et des masques, Paris, 

Éditions Des femmes. 

BARRERA, Gloria Stella et QUIÑONES Ana Cielo, 2006, Conspirando con los 

artesanos. Crítica y propuesta al diseño en la artesanía, Bogotá, Pontificia 

Universidad Javeriana.   

COBO BORDA, Juan Gustavo, 1983, « Entrevista trunca con Feliza », Cromos, no 

3399, Bogotá, p. 83. 

COËLLIER Sylvie, 2003, LYGIA CLARK (L'enveloppe) - La fin de la modernité et le 

désir du contact, Paris, Éditions L’Harmattan.  

DOURRON Sofia, RÖSLER Iván, VILELA Almendra et al., 2015, La Menesunda 

según Marta Minujín, Buenos Aires, Museo de Arte Moderno de Buenos Aires. 

ENGEL, Walter, 3. sept. 1961, « Feliza Bursztyn et Gloria Daza », El Espectador, 

Bogotá, p. 4.  

ENGEL, WALTER, 1963, « El XV Salón de Arte : calidad, dignidad y decoro », in 

El Espectador, p. 13D. 

GÓMEZ, Eduardo, 2011, El surgimiento del teatro moderno en Colombia y la 

influencia de Brecht, Bogotá, Universidad de los Andes. 



173 

 

GÓMEZ CORREAL, Diana Marcela, 2011, Dinámicas del movimiento feminista 

bogotano. Historias de cuarto, salón y calle (1970-1991), Bogotá, Universidad 

Nacional de Colombia. 

GÓNZALEZ, Miguel, 1981, « Feliza Bursztyn », in Arte en Colombia, no 17, Bogotá, 

p. 45. 

JEANNELLE, Jean-Louis, 1998, Les Mouches, Paris, Éditions Bréal. 

MEDINA, Álvaro, 1976, « La contra-alienación en la gráfica de Augusto Rendón », 

in Arte en Colombia, no 1, Bogotá, p. 25.  

PÉCAUT, Daniel, 2001, Orden y Violencia. Evolución sociopolítica de Colombia 

entre 1930 y 1953, Bogotá, Norma.  

PLANTE, Isabel, 2013, Argentinos de París. Arte y viajes culturales durante los años 

sesenta. Buenos Aires, Edhasa. 

ROBLEDO, Ángela María et RODRIGUEZ, Patricia, 2008, Emergencia del sujeto 

excluido: aproximación genealógica de la no-ciudad en Bogotá, Bogotá, Pontificia 

Universidad Javeriana. 

ROMERO REY, Sandro, 2014, Género y destino. La tragedia griega en Colombia. 

Thèse de Doctorat, Barcelone, Université de Barcelone.  

TRABA, Marta, 1957, « Arboleda y Alicia Tafur », in Prisma, no 9, Bogotá, non 

paginé.   

TRABA, Marta, 1959, « El problema de la artesanía », in Semana, Bogotá, p. 39. 

TRABA, Marta, 1963, « Grandezas y miserias del XV Salón », in La Nueva Prensa, 

Bogotá, pp. 13 et 31.  

URIBE DE URDINOLA, Maritza, 30 nov. 1979, « En un país de machistas, hágase 

la loca », in Cromos, Bogotá, p. 15. 

URICOECHEA, Fernando, 1968, Modernización y desarrollo en Colombia 1951-

1964, Bogotá, Universidad Nacional de Colombia.  

 

 

 

 

 

  




