
101 

LES ROUMAINS ÉMIGRÉS EN FRANCE 

ET LEUR VOYAGE INTERCULTUREL BILINGUE 

Felicia Dumas 

Université « Alexandru Ioan Cuza » de Iasi, Roumanie 

felidumas@yahoo.fr 

Résumé : 

Le présent article propose une analyse sémiotique et discursive de certaines 

manifestations socioculturelles du voyage interculturel bilingue de nombreux 

Roumains émigrés en France, telles qu’elles sont reflétées par deux sites paroissiaux 

(de deux paroisses roumaines francophones très connues dans l’Hexagone, ainsi qu’en 

Roumanie), et les posts Facebook (bilingues) d’un ermitage orthodoxe roumain, plutôt 

actif sur ce réseau. Il s’agit d’un voyage interculturel bilingue qui s’accomplit à travers 

la pratique de l’Orthodoxie en France, en roumain et en français. Les Roumains sont 

nombreux en Occident, émigrés à plusieurs époques et reprises, avant et après 1989, 

et depuis, à d’autres moments. Les raisons de leur émigration sont diverses, la plupart 

d’entre elles, de facture économique. Nous nous intéresserons dans cet article 

uniquement à des Roumains établis en France, où ils ont dû s’intégrer dans la société 

française, en embrassant la culture et les traditions françaises, et en se servant du 

français comme langue de communication et d’insertion sociale. Leur grande majorité 

étaient (et le sont toujours) des chrétiens orthodoxes, plus ou moins pratiquants dans 

leur pays d’origine. C’est au niveau et à travers leur pratique religieuse, de chrétiens 

orthodoxes, que s’est accompli aussi leur voyage interculturel bilingue, que nous 

tâcherons d’étudier dans cet article. 

Mots-clés : voyage interculturel, Orthodoxie, bilinguisme, émigration, langue-

culture.  

Abstract: 

The present article proposes a semiotic-discursive analysis of some 

sociocultural manifestations of the bilingual intercultural journey of many Romanians 

who have emigrated to France, as reflected in two parish websites (belonging to two 

French-speaking Romanian parishes that are well known in France and Romania) and 

the bilingual Facebook posts of a Romanian Orthodox hermitage that is quite active 

on this network. This is a bilingual intercultural journey that is accomplished through 

the practice of Orthodoxy in France, in Romanian and in French. 

There are many Romanians in the West, having emigrated at various times, 

before and after 1989, and since then at other times. The reasons for their emigration 

are diverse, most of them economic. In this paper, we will focus solely on Romanians 

who settled in France, where they had to integrate into French society by embracing 

French culture and traditions and using French as the language of communication and 

social integration. The vast majority of them were (and still are) Orthodox Christians, 

more or less practising in their country of origin. It was through their religious practice 

https://doi.org/10.29081/INTERSTUDIA.2025.38.09

mailto:felidumas@yahoo.fr


102 

 

as Orthodox Christians that their intercultural bilingual journey was accomplished, 

which will be studied in this article. 

Keywords: intercultural travel, Orthodoxy, bilingualism, emigration, language-

culture.  

 

1. Les Roumains orthodoxes en France 

 Les Roumains sont nombreux en Occident, émigrés à plusieurs époques et 

reprises, avant et après 1989, et depuis, à d’autres moments. Les raisons de leur 

émigration sont diverses, la plupart d’entre elles, de facture économique. La lenteur 

des réformes étatiques et institutionnelles, la corruption et les défaillances des 

systèmes sanitaire et juridique sont seulement quelques-uns des motifs ayant poussé 

de nombreux compatriotes à quitter le pays même après la chute du communisme, et 

à s’installer dans d’autres pays européens occidentaux, au Canada, aux États-Unis, en 

Australie ou dans les pays nordiques, réputés pour leur niveau de vie élevé. Nous nous 

intéresserons dans ce travail uniquement à des Roumains établis en France, où ils ont 

dû s’intégrer dans la société française, en embrassant la culture et les traditions 

françaises, et en se servant du français comme langue de communication et d’insertion 

sociale. Leur grande majorité étaient (et le sont toujours) des chrétiens orthodoxes, 

plus ou moins pratiquants dans leur pays d’origine. C’est au niveau et à travers leur 

pratique religieuse, de chrétiens orthodoxes, que s’est accompli aussi leur voyage 

interculturel bilingue, que nous tâcherons d’étudier par la suite.  

 Après la chute du communisme et la possibilité de libre circulation en Europe, 

l’Église Orthodoxe roumaine a créé la Métropole Orthodoxe Roumaine d’Europe 

Occidentale et Méridionale, en tant qu’unité canonique et administrative autonome du 

Patriarcat de Roumanie. Elle regroupe les paroisses et les monastères fondés par des 

Roumains sur les territoires géographiques des pays européens occidentaux où ils se 

sont installés après 1989, dont la France, la Belgique, les Pays Bas, la Suisse, l’Italie, 

l’Espagne, le Portugal, l’Irlande, l’Islande, le Royaume Uni et l’Irlande du Nord. Ils 

y ont été perçus (et le sont toujours) comme des chrétiens orthodoxes porteurs d’une 

Orthodoxie canonique et traditionnelle, en vertu de leur pratique religieuse de longue 

date et de leur baptême administré dans leur pays d’origine. Leur voyage interculturel 

s’est déroulé et se déroule toujours à travers leur pratique liturgique située au carrefour 

de plusieurs contacts socioculturels et sociolinguistiques : avec la société française 

laïque, la culture française non-orthodoxe, et différentes autres cultures représentées 

en France par des émigrés traditionnellement orthodoxes (Grecs, Russes, Ukrainiens, 

Bulgares, Géorgiens, Syriens), ou simplement par des convertis à l’Orthodoxie, qu’ils 

côtoient lors des offices liturgiques.     

 

2. Intégration socioculturelle et langues de célébration  

 Les Roumains émigrés en France s’intègrent en général sans problèmes, à 

travers l’usage du français, langue qu’ils apprennent assez facilement, soit avant 

d’émigrer (en Roumanie), soit sur place, en vertu des ressemblances avec leur langue 

d’origine. Définie par Andrea Rea et Maryse Tripier comme « un processus qui 

consiste à passer de l’altérité la plus radicale à l’identité la plus totale » (Rea & Tripier, 

2003 : 101), par Didier Lapeyronnie comme « une inclusion dans les champs 

économique, politique et national à partir des mobilisations des acteurs » 

(Lapeyronnie, 1993 : 100), ou bien par Mohand Khellil comme « l’adhésion à des 



103 

 

normes » (Khellil, 2005 : 32), l’intégration est un processus à enjeux identitaires 

profonds, sous-tendus par des options linguistiques évidentes (Dumas, 2010).   

La plupart des Roumains émigrés dans l’Hexagone sont bilingues franco-

roumains et même trilingues (ou plurilingues), et ils élèvent leurs enfants dans le 

bilinguisme, leur transmettant en général (mais pas toujours) le roumain en tant que 

langue maternelle, d’origine, ou langue d’héritage. (Dumas, 2008 ; 2009a ; 2009b).   

 Une grande partie d’entre eux décident de garder le contact avec leurs 

traditions religieuses et rituelles, avec leur pratique de l’Orthodoxie dans laquelle ils 

ont été baptisés dès leur tendre enfance. Il y en a même qui se découvrent en France 

(et en Occident, en général) plus proches de l’Église et plus pratiquants qu’en 

Roumanie, avant le moment de leur émigration.  

En tant que fidèles orthodoxes, ils fréquentent généralement des paroisses de 

juridiction roumaine, et occasionnellement des monastères de la même juridiction ou 

d’une autre, selon la proximité géographique avec ces lieux de culte, ou la renommée 

de certains pères spirituels ou foyers monastiques de l’Hexagone. 

Dans les paroisses de juridiction roumaine, les langues de célébration sont le 

français et le roumain, la plupart des paroisses étant entièrement francophones en 

raison de leur composition, ayant accueilli de nombreux Français et Françaises 

convertis à l’Orthodoxie. À l’instar de la Métropole Orthodoxe Roumaine d’Europe 

Occidentale et Méridionale, qui a un site internet plurilingue1, ces paroisses possèdent 

à leur tour des sites bilingues, en roumain et en français.  

 

3. Deux sites paroissiaux et les marques d’un voyage interculturel bilingue 

à travers la pratique de l’Orthodoxie 

Nous étudierons par la suite quelques formes socioculturelles de 

manifestation du voyage interculturel bilingue de ces Roumains, telles qu’elles sont 

reflétées par deux sites paroissiaux (des deux paroisses roumaines francophones très 

connues dans l’Hexagone, ainsi qu’en Roumanie), et les posts Facebook (bilingues) 

d’un ermitage orthodoxe roumain, plutôt actif sur ce réseau. Il s’agit d’un voyage 

interculturel bilingue qui s’accomplit à travers la pratique de l’Orthodoxie en France, 

en roumain et en français.  

Le premier site appartient à la paroisse orthodoxe roumaine Sainte-Parascève-

et-sainte-Geneviève de Paris2, dont le recteur est le père Răzvan Ionescu, une paroisse 

qui a comme lieu de culte la Crypte Saint François de l’église Saint Sulpice de la 

capitale française. La personnalité du recteur, qui est vice-doyen du Centre orthodoxe 

d’étude et de recherche « Dumitru Stăniloae » de Paris et conseiller permanent de la 

Métropole Orthodoxe Roumaine d’Europe Occidentale et Méridionale3, et la 

fréquentation de la paroisse par de nombreux intellectuels roumains ont assuré sa 

renommée théologique et spirituelle. 

Son site internet est partiellement bilingue, les informations principales 

concernant l’historique de la paroisse, le programme des offices liturgiques, 

l’organisation de conférences ou de pèlerinages (au Mont Athos, en Grèce ou en 

 
1 https://www.mitropolia.eu/fr/, consulté le 2 août 2025. 
2 https://orthodoxeroumain.fr/fr/page-daccueil/#pll_switcher, consulté le 7 août 2025. 
3 https://cdsparis.eu/enseignants/pr-razvan-ionescu, consulté le 7 août 2025. 

 

https://www.mitropolia.eu/fr/
https://orthodoxeroumain.fr/fr/page-daccueil/#pll_switcher
https://cdsparis.eu/enseignants/pr-razvan-ionescu


104 

 

Roumanie)4, etc. y sont proposées en roumain et en français. Font partie des marques 

sémio-discursives du voyage interculturel bilingue des Roumains établis en France 

qui fréquentent cette église, présentes sur son site, quelques iconotextes culturels-

historiques (Dumas, 2024a) consacrés à la présentation des célébrants et des 

intellectuels les plus connus ayant fréquentés la paroisse. Comme ils sont tous 

roumains, ces iconotextes ne sont pas traduits en français. Il s’agit de l’évêque 

Silouane (Siluan) de l’Église orthodoxe roumaine d’Italie, ancien prêtre célébrant de 

la paroisse, de l’évêque Jean Cassien (Ioan Casian) de l’Église orthodoxe roumaine 

du Canada, ancien chantre et prêtre célébrant aussi, du prêtre Patriciu Vlaicu de 

Bruxelles, ancien recteur, de Bogdan Tătaru-Cazaban, Theodor Paleologu et Adrian 

Papahagi, anciens fidèles de cette paroisse5. Les iconotextes qui leur sont consacrés 

comprennent tous une photo en médaillon et un très bref texte de présentation. Ils sont 

insérés sur la page d’accueil du site, qui représente sa carte de visite. Ces iconotextes 

nous montrent également que le voyage interculturel bilingue de ces Roumains ne 

s’est pas arrêté à Paris ou en France, franchissant de nombreuses frontières, vers la 

Belgique, le Canada, l’Italie ou de nouveau, vers la Roumanie. Leur hébergement par 

le site internet de cette paroisse franco-roumaine illustre la nature rituelle et liturgique 

de ce voyage.  

Le même site propose également aux internautes des textes de témoignage 

d’événements liturgiques d’exception, dont la fête patronale, signés par des fidèles 

roumains (émigrés), en version bilingue. Ils font tous référence à des particularités 

roumaines de la pratique et de la vie liturgique, à la manière d’orner l’église et l’icône 

de la fête, à la convivialité des repas post-liturgiques, constitués de mets traditionnels 

et accompagnés de chants : 

 

Ospăț dumnezeiesc, ospăț de nuntă împărătească e hramul Sfintei Parascheva. 

Dar și ospăț omenesc, cu bucate românești. Apoi începe hramul cu vioară și 

chitară. Copiii sunt pătrunși de o bucurie „cumincioară”, căci zburdălnicia 

mai poate aștepta și după micul concert. Cât de frumoasă a devenit azi și 

„cripta puțului”, împodobită cu icoane și ștergare românești, cât de luminoasă 

și caldă și, deodată, neîncăpătoare, ea care în cea mai mare parte a anului nu 

se trudește să adăpostească decât întunericul! » / « Un festin divin, un festin 

de noces impériales, c’est la fête patronale de la Sainte Parascève. Mais, elle 

est également un festin humain, avec des repas roumains. Ensuite, la fête 

recommence avec le violon et la guitare. Les enfants sont accablés d’une joie 

tranquille, parce que les jeux d’enfants peuvent encore attendre jusqu’à la fin 

du petit concert. Si belle est devenue la crypte aujourd’hui, et, en même 

temps, peu spacieuse, elle, qui pendant la plupart de l’année ne se donne de 

la peine que pour abriter l’obscurité !6 

 

 
4 Autrement dit, des renseignements susceptibles d’intéresser des Français ou des 

francophones orthodoxes, ou chrétiens en général. 
5 https://orthodoxeroumain.fr/fr/page-daccueil/, consulté le 8 août 2025. 
6https://orthodoxeroumain.fr/2012/10/19/evenimente/ganduri-de-sarbatoare-georgiana-

huian/, consulté le 8 août 2025. 

 

https://orthodoxeroumain.fr/fr/page-daccueil/


105 

 

De son côté, la paroisse orthodoxe roumaine de Strasbourg jouit également 

de la réputation de son recteur, le prêtre roumain Vasile Iorgulescu, théologien et 

traducteur. Il a traduit notamment du roumain en français les notes infrapaginales du 

père saint Dumitru Staniloae aux textes philocaliques, qui constituent tout un travail 

herméneutique. Le site internet paroissial comprend des renseignements en français, 

n’étant pourtant pas entièrement ou partiellement bilingue7. Néanmoins, le récit 

historique de la création de la paroisse et son accueil depuis 2006 par la congrégation 

des sœurs catholiques de Marie-Réparatrice, dont la chapelle a été réorganisée à 

l’intérieur de manière orthodoxe, avec l’insertion d’icônes et l’installation d’une 

iconostase, abonde en marques discursives illustratives d’un voyage interculturel 

bilingue des Roumains émigrés dans la ville de Strasbourg et aux environs : 

 

Une fois le problème du lieu de culte résolu, la paroisse a commencé à 

fonctionner normalement, avec des célébrations hebdomadaires, en roumain 

et en français. Outre son activité cultuelle, elle organise chaque année deux 

pèlerinages aux Cimetières militaires roumains de la région, s’occupe des 

personnes fragiles, assure une présence régulière dans le milieu carcéral, offre 

accueil aux étudiants roumains et autres et met en place des actions 

humanitaires ponctuelles lorsque la situation l’exige. La communauté dispose 

d’une chorale mixte composée essentiellement d’étudiants (plusieurs concerts 

publics par an) et organise des conférences, expositions et autres activités 

culturelles spécifiques. Depuis 2007, elle a ouvert aussi une école de 

catéchèse et de roumain pour les enfants de la paroisse8. 

  

    On remarque la mention des deux langues de célébration des offices 

liturgiques, le roumain et le français, qui font partie des compétences bi- et 

plurilingues des fidèles et des célébrants, ainsi que diverses activités culturelles qui 

mettent en évidence la préoccupation du maintien de la langue et de la culture 

d’origine pour les nouvelles générations des Roumains émigrés en France. 

L’intégration socioculturelle passe par la mise en place d’une insertion socioreligieuse 

et sociolinguistique assumée et affichée, à travers la pratique de l’Orthodoxie dans les 

deux langues-cultures9.   

Du point de vue sémiotique (au niveau d’une sémiotique visuelle et 

culturelle), on constate également le rôle des images qui illustrent des éléments 

ecclésiastiques propres à l’aménagement intérieur de toute église orthodoxe : 

l’iconostase, les portes royales, les icônes despotiques, appelées également royales10. 

Il s’agit d’un rôle catéchétique de facture esthétique, d’initiation visuelle concrète 

dans les particularités des lieux de culte chrétiens-orthodoxes et dans leur beauté11.    

 
7 https://www.biserica-strasbourg.fr/, consulté le 8 août 2025. 
8 https://www.biserica-strasbourg.fr/la-communaute/, consulté le 8 août 2025. 
9 Dans le cadre de sa poétique, Meschonnic propose le concept de « langue – culture » qui veut 

indiquer le fait qu’une langue et sa culture forment un tout indissociable (Meschonnic, 

1973). 
10 https://www.biserica-strasbourg.fr/eglise/, consulté le 8 août 2025. 
11 « Toute personne qui assiste pour la première fois à un service liturgique orthodoxe est 

d’abord saisie par sa beauté, liée pour une part à celle de l’environnement, des chants, des 

gestes et des mouvements liturgiques (qui constituent une sorte de chorégraphie sacrée), des 

https://www.biserica-strasbourg.fr/
https://www.biserica-strasbourg.fr/la-communaute/
https://www.biserica-strasbourg.fr/eglise/


106 

 

 

4. Un ermitage roumain en zone touristique et son témoignage d’un voyage 

interculturel bilingue 

  De nos jours, les ermitages, les skites et les monastères sont de plus en plus 

présents sur les réseaux sociaux, pour des raisons pastorales évidentes. Les personnes 

intéressées par la vie religieuse ont accès de la sorte à des exemples et des témoignages 

concrets de sa mise en pratique par des « professionnels » de la foi.   

En pleine zone touristique française, sur une île de la Méditerranée, dans un 

ancien fort militaire de Porquerolles, un moine français a vécu comme ermite durant 

vingt ans. Ami et compagnon de voyage spirituel et monastique du grand théologien 

et père spirituel français Placide Deseille, le père Séraphin est devenu moine 

orthodoxe au Mont Athos, au monastère de Simonos Petra, comme le père Placide, 

dans les années ‘70. Désireux de mener une vie solitaire, il a quitté la communauté 

des moines du monastère « Saint Antoine le Grand », fondé par l’archimandrite 

Placide dans la Drôme, pour vivre en ermite dans le fort de Porquerolles qu’il a 

transformé, par le travail de ses mains, en ermitage placé sous la protection d’une 

grande femme ermite de l’histoire de l’Église, sainte Marie l’Égyptienne (également 

connue sous le nom de sainte Marie du désert).  

Devenu très âgé, le père Séraphin s’est retiré au monastère de Solan, 

également fondé par l’archimandrite Placide Deseille, ne pouvant plus continuer sa 

vie érémitique. Il a légué son ermitage à un moine roumain, le père Basile (Vasile), 

qui y poursuit son œuvre et sa mission monastique :  

 

En 2017, alors âgé de 90 ans, le père Séraphin est parti pour une retraite bien 

méritée. C’est la congrégation orthodoxe roumaine de la paroisse de Saint-

Jean-Cassien à Aix-en-Provence, représentée par le père Bazile, qui va 

poursuivre les travaux d’entretien et de rénovation du fort et perpétuer ainsi 

l’œuvre du père Séraphin12.  

 

Son ermitage a été transformé en petit monastère, qui est très présent sur les 

réseaux sociaux où il rend compte d’une riche activité culturelle-spirituelle, en 

accueillant des stages de musique byzantine et d’art iconographique, des concerts et 

des symposiums, des camps d’été pour les jeunes, etc. La plupart des bénéficiaires 

sont des Roumains, en général établis en France (ou dans les pays francophones 

environnants). Tous les posts sur Facebook sont en version bilingue, en roumain et en 

français, et illustrent ce double ancrage socioculturel de nombreux Roumains émigrés 

dans l’Hexagone : 

 

Album Tabăra de iconografie | iunie 2024 

Monastère Sainte Marie du Désert - Fort de la Repentance a adăugat 20 

fotografii noi. 

pontdeoSsrc7h02etm7igb264r5ut 1lc30121cf2f890uo67 m60g4moclm · 

 
lumières, ainsi que des fresques et des icônes, le tout parcouru par la bonne odeur de l’encens ». 

(Larchet, 2016 : 7). 
12https://www.portcros-parcnational.fr/fr/des-connaissances/patrimoine-culturel/personnages 

-celebres /figures-historiques/le-pere-seraphin-un, consulté le 24 juillet 2025. 

 

https://www.facebook.com/media/set/?vanity=61552488963190&set=a.122188812368082965&__cft__%5b0%5d=AZX6ziwAk2KawuF8fl33Tn36zT2ZqMXK6rBraKg65IFOwZUHO9QzSa-z62FVAf0N5fvoAQpzPpT_Tj9v-hyloQNaLlRYkvrVS-BhWzUlFO5TUmWuDBwjOqBaq1h8BhXT-UrM00LSGGn5uH0kRgZX8ipyGm37DoLdPqG9cFlfEKx5tyeQpAs7XD7MHS6QMVbLF4If7OXhrTKbD3_COM1a4b0g&__tn__=-R
https://www.facebook.com/profile.php?id=61552488963190&__cft__%5b0%5d=AZX6ziwAk2KawuF8fl33Tn36zT2ZqMXK6rBraKg65IFOwZUHO9QzSa-z62FVAf0N5fvoAQpzPpT_Tj9v-hyloQNaLlRYkvrVS-BhWzUlFO5TUmWuDBwjOqBaq1h8BhXT-UrM00LSGGn5uH0kRgZX8ipyGm37DoLdPqG9cFlfEKx5tyeQpAs7XD7MHS6QMVbLF4If7OXhrTKbD3_COM1a4b0g&__tn__=-%5dC%2CP-R
https://www.facebook.com/permalink.php?story_fbid=pfbid0SdCL3zgnDBAiSAfZ926PRpU1U31tvb7fFZMKRPkTajHeSCBbq47Q1oRejcE6QwJdl&id=61552488963190&__cft__%5b0%5d=AZX6ziwAk2KawuF8fl33Tn36zT2ZqMXK6rBraKg65IFOwZUHO9QzSa-z62FVAf0N5fvoAQpzPpT_Tj9v-hyloQNaLlRYkvrVS-BhWzUlFO5TUmWuDBwjOqBaq1h8BhXT-UrM00LSGGn5uH0kRgZX8ipyGm37DoLdPqG9cFlfEKx5tyeQpAs7XD7MHS6QMVbLF4If7OXhrTKbD3_COM1a4b0g&__tn__=%2CO%2CP-R


107 

 

Tabăra de iconografie de la Porquerolles 

Ateliers d'iconographie à Porquerolles 

17-29 iunie/juin 2024 

Organizatori/organisateurs: Mănăstirea Oașa, Grupul SEMNE și Parohia 

Ortodoxă Română din Toulon13. 

 

 L’un de ces posts annonce le décès du fondateur de l’ermitage, le moine 

français Séraphin, en précisant de manière discursive explicite l’histoire de reprise par 

les Roumains de son héritage spirituel et monastique :  

 

Le père Séraphin, membre de la communauté de Saint Antoine le Grand, est 

décédé mardi 5 novembre, à l’âge de 97 ans. Il sera inhumé jeudi à 13h30à 

l’Abbaye de Solan, dans la Drôme où il a passé une retraite bien méritée. Le 

père Séraphin est à l’origine de la création du monastère Sainte-Marie du 

Désert dans le fort de la Repentance à Porquerolles. 

Gros travailleur, il a pendant plus de 20 ans réhabilité le fort bombardé durant 

la Seconde Guerre mondiale.  

Grâce à ses efforts et ses prières, nous continuons ce qu'il a commencé.  

Mémoire éternelle !  

Christ est ressuscité !  

 Părintele Serafim, monah al obștii Mănăstirii Sfântul Antonie cel Mare 

(metoc al Mănăstirii Simonos Petra, din Sfântul Munte), a trecut la Domnul 

marți, 5 noiembrie, la vârsta de 97 de ani. Va fi înmormântat joi, 7 noiembrie, 

ora 13:30, la Mănăstirea Solan (Drôme), unde și-a petrecut ultimii ani, după 

o bine meritată retragere. Părintele Serafim este fondatorul Mănăstirii Sfânta 

Maria Egipteanca, din Fortul Pocăinței (insula Porquerolles, Coasta de Azur).  

Un vrednic și harnic muncitor, părintele, de-a lungul a mai bine de 20 de ani, 

a recondiționat Fortul care fusese bombardat în Al Doilea Război Mondial.  

Datorită jertfei și rugăciunilor sale, continuăm ceea ce părintele a început. 

Dumnezeu să îl odihnească cu drepții!  

Hristos a înviat!14 

 

 Cette reprise est exprimée de façon très explicite dans le texte roumain, qui 

accompagne le texte français, mais dont il ne représente pas la traduction fidèle. 

Justement, il y est fait mention de l’œuvre de continuation de cet héritage dans une 

proposition qui n’apparaît pas dans le texte français : « Datorită jertfei și rugăciunilor 

sale, continuăm ceea ce părintele a început » [Grâce à son sacrifice et à ses prières, 

nous poursuivons ce que le père a commencé]. En même temps, l’expression rituelle 

« Mémoire éternelle ! », qu’on emploie dans l’Orthodoxie dans toute circonstance 

faisant référence au décès de quelqu’un est traduite par adaptation culturelle en 

roumain sous une forme plus développée, inexistante en français (au niveau de 

 
13 https://www.facebook.com/p/Monast%C3%A8re-Sainte-Marie-du-D%C3%A9sert-Fort-

de-la-Repentance-61552488963190/, consulté le 28 juillet 2025. 
14 https://www.facebook.com/p/Monast%C3%A8re-Sainte-Marie-du-D%C3%A9sert-Fort-

de-la-Repentance-61552488963190/, consulté le 1 août 2025. 

 

https://www.facebook.com/SfantaManastireOasa?__cft__%5b0%5d=AZX6ziwAk2KawuF8fl33Tn36zT2ZqMXK6rBraKg65IFOwZUHO9QzSa-z62FVAf0N5fvoAQpzPpT_Tj9v-hyloQNaLlRYkvrVS-BhWzUlFO5TUmWuDBwjOqBaq1h8BhXT-UrM00LSGGn5uH0kRgZX8ipyGm37DoLdPqG9cFlfEKx5tyeQpAs7XD7MHS6QMVbLF4If7OXhrTKbD3_COM1a4b0g&__tn__=-%5dK-R
https://www.facebook.com/p/Monast%C3%A8re-Sainte-Marie-du-D%C3%A9sert-Fort-de-la-Repentance-61552488963190/
https://www.facebook.com/p/Monast%C3%A8re-Sainte-Marie-du-D%C3%A9sert-Fort-de-la-Repentance-61552488963190/
https://www.facebook.com/p/Monast%C3%A8re-Sainte-Marie-du-D%C3%A9sert-Fort-de-la-Repentance-61552488963190/
https://www.facebook.com/p/Monast%C3%A8re-Sainte-Marie-du-D%C3%A9sert-Fort-de-la-Repentance-61552488963190/


108 

 

l’usage), « Dumnezeu să îl odihnească cu drepții! » [Que le Seigneur le repose avec 

les justes !].   

Le texte français des postes apparaît toujours en premier, avant sa « version » 

roumaine. Cette option met en évidence l’orientation du voyage interculturel bilingue 

accompli par les Roumains émigrés, destinataires privilégiés de la page Facebook de 

l’ermitage, voyage qui s’est fait vers la France et la langue française, de Roumanie et 

du roumain, d’une langue-culture et d’un pays traditionnellement orthodoxes vers une 

langue-culture et un pays non associés à la pratique religieuse de l’Orthodoxie, mais 

qui ont fait preuve d’une grande disponibilité d’accueil à son égard (Deseille, 2017). 

  

Pour conclure 

Nous avons défini le voyage interculturel accompli par de nombreux 

Roumains émigrés en France après 1989 comme un voyage interculturel bilingue, sur 

la base d’innombrables observations sociolinguistiques enregistrées à travers des 

enquêtes de terrain menées depuis une vingtaine d’années auprès de plus de soixante 

familles mono-culturelles (composées de conjoints roumains) ou mixtes (franco-

roumaines) établies dans l’Hexagone. (Dumas, 2024b). Nous comprenons ici le 

bilinguisme dans son acception la plus courante, comme le fait de vivre avec deux 

langues (Grosjean, 1984 ; Grosjean, 2015) à travers leur utilisation dans la vie de tous 

les jours, comme une manière de vie biculturelle et de communication avec des 

interlocuteurs appropriés, munis à leur tour de compétences bi- ou plurilingues 

(Dumas, 2010). Autrement dit, le bilinguisme représente en soi un voyage 

interculturel.  

À travers leur pratique religieuse manifestée en contexte migratoire, dans les 

paroisses et les monastères orthodoxes de France, la plupart des Roumains s’affichent 

comme des êtres religieux, reconnus socialement (dans ces communautés orthodoxes 

francophones) pour leur biographie religieuse d’origine. Cette biographie religieuse 

de facture rituelle est mêlée à leur biographie linguistique, bi- ou plurilingue, bâtie et 

structurée par leur langue maternelle (ou d’origine), valorisée aux côtés du français, 

leur langue d’accueil et d’intégration.     

Cette langue maternelle (ou d’origine) de la première génération des 

Roumains émigrés devient une langue d’héritage pour la deuxième génération, 

constituée de leurs enfants nés en France. Pour ces migrants de la deuxième 

génération, Français avec des origines roumaines, le voyage interculturel que nous 

avons essayé d’étudier dans ce travail continue de s’exprimer à travers une certaine 

pratique liturgique de l’Orthodoxie, mais de moins en moins en roumain et de plus en 

plus en français.  

 

BIBLIOGRAPHIE 

DESEILLE, Placide, père, 2017, De l’Orient à l’Occident, Orthodoxie et 

catholicisme, Paris, Éditions des Syrtes. 

DUMAS, Felicia, 2008, « Imaginaires linguistiques et culturels dans la transmission 

des langues dites maternelles : le cas du roumain en France », in Sêméion 7, Travaux 

de sémiologie no 7, « De l’imaginaire linguistique à l’imaginaire culturel », Revue du 

laboratoire DynaLang-Sem, sous la direction d’Anne-Marie Houdebine, Université 

Paris Descartes, Faculté des Sciences humaines et sociales – Sorbonne, Paris, mai 

2008, p. 55-63. 



109 

 

DUMAS, Felicia, 2009a, « Les (é)migrants roumains en France et leur langue 

maternelle », in Philologica Jassyensia, an V, no 2 (10), p. 119-129. 

DUMAS, Felicia, 2009b, « La conservation et la transmission de la langue roumaine 

dans les familles de Roumains ainsi que dans les familles mixtes franco-roumaines 

vivant en France », in New Europe College, Petre Ţuţea Program, Yearbook 2007-

2008, Bucureşti, New Europe College, p. 101-175. 

DUMAS, Felicia, 2010, Plurilinguisme et éducation en français. Réflexions 

théoriques et analyses de cas, Iaşi, Junimea. 

DUMAS, Felicia, 2024a, Traduire le religieux en langue française. Réflexions et 

analyses traductologiques, lexicographiques et terminologiques, București, Editura 

Pro Universitaria. 

DUMAS, Felicia, 2024b, « Les Roumains de France, leur langue maternelle et leur 

pratique religieuse », in Romanian in the Context of Migration, Aurelia Merlan Hrsg., 

Tübingen, Narr im Narr Francke Attempto Verlag, « Orbis Romanicus », p. 67-85. 

GROSJEAN, François, 1984, « Le bilinguisme : vivre avec deux langues », in Bulletin 

de Linguistique Appliquée et Générale de l'Université de Besançon (Bulag), 11, p. 4-

25.  

GROSJEAN, François, 2015, Parler plusieurs langues. Le monde des bilingues, Paris, 

Albin Michel. 

KHELLIL, Mohand, 2005, Sociologie de l’intégration, Paris, P.U.F. 

LAPEYRONNIE, Didier, 1993, L’individu et les minorités, Paris, P.U.F. 

LARCHET, Jean-Claude, 2016, La Vie liturgique, Paris, Cerf. 

MESCHONNIC, Henri, 1973, Pour la poétique II, Paris, Gallimard.  

REA, Andrea, TRIPIER, Maryse, 2003, Sociologie de l’immigration, Paris, Editions 

de la Découverte. 

  




