
71 

« FENÊTRE SUR LE MONDE » : RECONFIGURATION 

TERRITORIALE ET CULTURELLE CHEZ ENGELBERT MVENG 

DANS BALAFON 

 Jean Boris Tenfack Melagho  

Université de Dschang, Cameroun 
bmelagho@yahoo.fr 

Résumé: 

 Le recueil de poèmes Balafon d’Engelbert Mveng se lit comme une fenêtre 

sur le monde au regard de la diversité des peuples, des cultures et des territoires qui 

s’y exprime. Le poète se livre à une véritable exploration poétique du monde dans sa 

différence géographique ainsi que culturelle en faisant de l’amitié et de la fraternité 

les conditions d’une humanité épanouie. Il rejoint ainsi les auteurs d’une pensée 

hybride qui transcende les frontières et revendique une existence multiculturelle 

(vivre ensemble) dans un contexte de mondialisation où le flux migratoire ne cesse 

d’engendrer le repli identitaire, l’exclusion, la xénophobie et le racisme. Dans le 

sillage de la poétique du divers (Glissant), le poète se réclame des cultures de tous les 

territoires qu’il aura franchis. Il se départ de l’unique et s’enracine dans le multiple 

sans pour autant perdre ce qui lui est identitairement propre à travers une écriture 

dépourvue des normes établies du Classicisme. Son texte, à cet effet, à travers 

plusieurs poèmes, apparaît en portraits de paysages du territoire natal et de l’Ailleurs 

croisant au passage croyances africaines et celles des autres continents. C’est tout un 

mélange de territoires et de traditions qui situe finalement le lecteur dans l’entre-deux, 

dans le divers. Celui-ci est plongé dans un univers qui réunit les races en faisant voir 

ce qui leur est singulièrement propre en termes de territoire et de culture. À la lumière 

de quelques travaux sur les cultures en relation, le présent article interroge les contours 

de la diversité en considérant que l’expérience multidimensionnelle du poète 

(ethnologue, prêtre jésuite, historien) est à l’origine de l’hétérogénéité territoriale et 

culturelle qui caractérise nombre de ses poèmes. Ainsi, après avoir montré en quoi 

Balafon donne lieu à une mosaïque de territoires par le dépassement des frontières 

(dépaysement), les analyses débouchent sur la configuration d’une identité composite 

née de l’assimilation par le poète des autres formes de croyances durant son parcours. 

Mots-clés : territoires, cultures, Mveng, identité, diversité culturelle.   

Abstract: 

 Engelbert Mveng’s poetry collection Balafon reads as a window onto the 

world. This impression arises from the diversity of peoples, cultures, and territories 

that find expression within its verses. In this collection, the poet undertakes a genuine 

poetic exploration of the world in both its geographical and cultural multiplicity, 

framing friendship and fraternity as essential conditions for a fulfilled humanity. 

Mveng thus aligns himself with authors of a hybrid thought that transcends borders 

and embraces a multicultural existence (living together) within a globalized context 

characterized by migratory flows that increasingly give rise to identity withdrawal, 

https://doi.org/10.29081/INTERSTUDIA.2025.38.06

mailto:bmelagho@yahoo.fr
https://doi.org/10.29081/INTERSTUDIA.2025.38.06


72 

 

exclusion, xenophobia, and racism. In the vein of Glissant’s poetics of relation, the 

poet claims affiliation with the cultures of all the territories he has traversed. He 

distances himself from singularity and roots his work in multiplicity, without forgoing 

his own identity, employing a mode of writing free from the established norms of 

Classicism. Accordingly, and through several poems, emerge vivid portrayals of 

landscapes from both his native land and distant elsewhere, intertwining African 

beliefs with those of other continents. This results in a rich interweaving of territories 

and traditions that ultimately situates the reader in an in-between space, within the 

realm of diversity. The reader is immersed in a universe that unites races by 

highlighting what is uniquely their own in terms of territory and culture. In light of 

several studies on cultures in relation, this article examines the contours of diversity, 

considering that the poet’s multidimensional experience be it as ethnologist, Jesuit 

priest or historian, underpins the territorial and cultural heterogeneity that 

characterizes many of his poems. Thus, after demonstrating how Balafon produces a 

mosaic of territories through the transcendence of borders (displacement), the analysis 

leads to the emergence of a composite identity born of the poet’s assimilation of 

diverse belief systems throughout his journey. 

Keywords: territories, cultures, Mveng, identity, cultural diversity. 

 

Aux lendemains des deux Grandes Guerres et des lourdes conséquences qui 

en ont découlé, s’est développée une poésie négro-africaine en marge des canons 

esthétiques du Classicisme. Les poètes d’alors, surtout ceux de la Négritude, écrivent 

les dérives du monde (néo)colonial en invitant les Hommes à (ré)interroger les 

rapports qu’ils entretiennent de manière à être unis dans la diversité et à faire prévaloir 

la justice, l’égalité et le respect des droits de l’homme. C’est d’ailleurs à cette fin que 

se prête Engelbert Mveng avec son œuvre poétique Balafon. Fort de sa pérégrination 

et de son expérience civilisationnelle1, le poète donne à lire un texte qui manifeste une 

sorte d’archipel culturel prescrit par la « littérature comme découverte du monde, 

comme découverte du Tout-monde. » (Glissant, 1996 : 94) Le lecteur d’ici et 

d’ailleurs se sent interpellé par une écriture poétique ancrée dans l’universel et mise 

en œuvre sous le prisme de la transterritorialité et de la transculturalité. C’est une 

œuvre littéraire de l’ouverture, du décloisonnement qui se forge au-delà en donnant 

accès au lointain et, subséquemment, à ce qui relève de l’étranger. Le poète se fait, en 

marge des considérations stéréotypées souvent sources de conflits, le médiateur des 

territoires séparés par l’art, l’histoire, les traditions et les croyances. Face à la diversité 

émanant de la forte mobilité transfrontalière que connaît notre époque, émerge du 

texte de Mveng une identité enrichie, reconstituée, reconfigurée et composite. C’est 

donc cette identité du relationnel, pénétrée de propriétés culturelles d’aires 

géographiques distinctes que la présente étude, à la lumière de quelques travaux sur 

les cultures en relation, entend explorer pour contribuer au débat de la littérature dite 

de voyage que la critique ramène le plus souvent au roman. Nos analyses sont régies 

par l’idée que l’expérience multidimensionnelle du poète (ethnologue, prêtre jésuite, 

historien…) est à l’origine de la transterritorialité et de la transculturalité qui 

 
1 Lire le Dossier Pédagogique qui, achevant le recueil de poèmes de notre édition, met en 

lumière la biographie du poète (son parcours intellectuel et son expérience civilisationnelle).  

 



73 

 

caractérisent nombre de ses poèmes. À ce titre, d’entrée de jeu, un regard sur le 

paysage territorial laissera voir que Mveng est un géo-poète mais aussi un citoyen 

cosmopolite qui s’approprie tous les territoires franchis lors de son dépaysement. 

C’est par cette transterritorialité que l’on verra, à terme, que ce poète se revendique 

comme un sujet contemporain de la transculturalité, un être dont l’identité ne se limite 

plus aux saveurs locales mais qui voit en l’altérité une alternative pour 

l’enrichissement et l’épanouissement.   

 

1. Balafon comme poésie des territoires : Engelbert Mveng, « le poète-

voyageur »       

Le territoire, aire géographique identifiable, « espace inscrit dans le social, le 

politique et le culturel, un espace susceptible d'être l'objet d'une appropriation et de 

devenir porteur d'identité, un espace qui est l'horizon de l'expérience humaine.» 

(Barreiro, 2007 : 16), est une caractéristique majeure de l’écriture de Balafon. La 

mobilité du poète vers d’autres contrées (son contact avec des terres étrangères) a pour 

corollaire la production d’un texte décentré, traversé de toponymes dont la diversité 

serait même évocatrice d’une écriture géocentrée. Une écriture du passage qui trouve 

sa force dans le fait de se mouvoir et de s’ancrer ici et là de manière à refléter 

l’universel que (ré)clame la « littérature monde » (Mabanckou, 2007 : 65) cette 

littérature porteuse « des projections de l’altérité » et adossée « aux histoires 

transnationales des migrants, des colonisés ou des réfugiés politiques.» (Bhabha, 

1994 : 12) Le territoire est-il la muse du poète au regard de la nécessité d’écrire pour 

se transcender afin de dire l’Autre, son territoire, sa terre, ses eaux, son relief, son 

histoire, son peuple bref sa géographie ? À lire le recueil à ce propos, les espaces 

évoqués sont présentés dans leur singularité géographique à tel point que les vers se 

déplacent ou alors déplacent le lecteur d’un pays à un autre, d’une ville à une autre et 

d’un continent à un autre, ce qui permet, in fine, de retracer l’itinéraire du « poète-

voyageur » et de considérer son texte comme celui d’un système de territoires. 

  

1.1.  De l’hétérogénéité territoriale : croiser l’Ailleurs et le territoire natal  

Engelbert Mveng est un poète de la modernité, un chantre du vivre ensemble, 

connu pour sa vaste culture et ses voyages à travers le monde dans le cadre de ses 

activités intellectuelles et religieuses. Son recueil de poèmes, dès le paratexte, 

annonce son projet de mettre en relation des territoires dans la dynamique d’une 

cohésion territoriale pour aboutir à cette « Mappemonde » inscrite en début de son 

poème épistolaire « Lettres à mes amis » (Mveng, 2012 : 5). 

Pour écrire le territoire dans sa diversité, le poète débute par l’Ailleurs, « –cet 

ailleurs brillant d’un éclat qui détourne de l’ici, nous entraine à rêver d’un improbable 

salut : monde des Idées, contrée du surréel […]  » (Moura, 1998 : 3) – et fait remarquer 

du coup l’influence que cela a sur lui et sur son écriture poétique. La dynamique 

territoriale qui va se déployer sous la plume de ce poète implique, dans sa complexité, 

la conciliation du macro-espace (continents, pays) et du micro-espace (villes, régions, 

eaux …). Avec le poème « À Kong-Fu-Tseu », le poète établit son rapport à la Chine 

à partir de l’hospitalité de Kong-Fu-Tseu2 en révélant tour à tour l’immensité de son 

étendue : « Kong-Fu-Tseu mon ami, […] Tu m’as ouvert ta Chine/Ta Chine 

 
2 Kong-Fu-Tseu est un philosophe chinois de l’avant Jésus-Christ.  

Confer https://kungfuchang.fr/enseignement/philosophies/le-confucianisme/  

https://kungfuchang.fr/enseignement/philosophies/le-confucianisme/


74 

 

immense », ses grands cours d’eau « fleuves bleus, fleuves jaunes », « l’Amour » 

(2012 : 5) et son macro-espace d’appartenance « l’Orient. » (2012 : 6) Aussi, des 

villes de ce pays asiatique apparaissent de l’affection chrétienne qui lie le poète à son 

ami : « Tu es mon offrande//Sur l’autel de Zi-Ka-Vé, de Chang-Haï, de Pékin. » 

(2012 : 7) Après l’Orient, Mveng campe son écriture sur le territoire européen dans 

son poème « À Roland-Roger ». C’est une lettre poétique mais surtout une adresse 

philippique contre l’oppresseur des Indigènes en ce sens que le destinataire3 incarne, 

d’un point de vue historique, l’Europe esclavagiste et coloniale. « Tu n’étais pour moi 

que […] l’Europe des comptoirs//Des Négriers//Des colons. » (2012 : 11) Dans ce 

continent, l’exploration du poète débouche sur une écriture toponymique traversée 

d’objets et d’espaces culturellement et géographiquement symboliques. « Je suis le 

départ, sur les Mers du Sud/ Des gondoles de Venise et des gallions lusitaniens… […] 

Tu m’as dit d’entrer/ Et me voici l’Escurial/De la Flandre et de l’Ibérie. » (2012 : 14) 

À la lecture du poème « À Moteczuma », l’Ailleurs se diversifie et prend une nouvelle 

coloration. Le poète fabrique son territoire, le délimite davantage en mettant en relief 

les particularités géographiques de l’Amérique. Selon sa métaphysique, l’empereur 

aztèque du XVIe représente la voie par laquelle le lecteur va accéder aux paysages 

naturels de l’espace continental évoqué. L’Ailleurs américain appelle à la 

contemplation, à la délectation de ses ressorts géographiques. « Et te voici//Désert de 

la pampa/Solitudes des forêts d’Amazonie/Te voici/Depuis la Sierra Madre jusqu’aux 

tranchants de la Cordillère. » (2012 : 18) Ce paysage naturel américain aussi 

diversifié, est renforcé par des vers empreints de toponymes. Le poète remonte à 

l’histoire royale de la vallée du Mexique en investissant la puissance du royaume de 

Texcoco à des fins honorifiques. « Et nul écho, par-delà les frontières du passé/ Ne 

redira le nom des rois de Texcoco//Et la clameur de leurs armées plus puissante que 

le déferlement des flots. » (2012 : 18) Dans les villes de Washington, New York, 

Chicago, par le phénomène de rejet, en tant que prêtre, le poète s’assigne la mission 

chrétienne de servir Dieu en tout lieu. « Dans le désert des buildings de Washington, 

de New York, de Chicago/[…] Je suis la servante du Seigneur. » (2012 : 19) Toujours 

dans le poème « À Moteczuma », le poète procède au dialogue manifeste des 

territoires à partir de la transplantation de l’Afrique dont il est l’incarnation en 

Amérique. « Et moi, je suis l’Afrique//À bahia, À Rio de Janeiro/ Je suis l’Afrique 

aux Antilles. » (2012 : 19) L’écriture poétique du continent américain passe aussi par 

la distinction des communautés humaines qui s’y côtoient. Le poète arbore la figure 

d’un anthropologue pour identifier les peuples d’Amérique auxquels il se sent lié. 

« Tu es ma double Amérique révolue/Celle des Sioux, des Abnakis, des 

Assiniboéls/Tu es l’Amérique des Iroquois/Des Incas/Des Chichimèques. » (2012 : 

18) Au total, les poèmes qui constituent « Lettres à mes amis » – « À Kong-Fu-Tseu », 

« À Roland-Roger », « À Moteczuma » – de l’œuvre poétique Balafon ont en 

commun de donner lieu à l’écriture de l’Ailleurs dans sa diversité. Cependant, 

plusieurs autres poèmes sont écrits de manière à approfondir l’expérience du poète 

dans cet Ailleurs que sont ici l’Europe et l’Amérique. Dans le poème « Ostende-

Douvre », la nature est aussi vivace chez le poète qu’elle sert à l’écriture métonymique 

 
3 Selon le contenu et les perspectives de la lettre, tout porte à croire que Roland-Roger est la 

figure de l’Europe esclavagiste et coloniale.  

 



75 

 

de la région européenne de Belgique (Ostende) et de Grande-Bretagne (Douvre). 

« Toi, la Manche bleutée/Toi, la Mer du Nord. » (2012 : 31)  

Plus loin, avec le poème « Marcinelle », le poète fait une prière « sur les Seuils 

défoncés » et réconforte « les cœurs troués comme des cibles » en guise d’humanisme 

pour les miniers disparus. (2012 : 35) À travers « New York », Mveng poétise plutôt 

le rôle du continent africain dans la (re)construction des États-Unis. L’écriture 

réhabilite des styles musicaux d’origine africaine et rend, dans la même lancée, 

hommage aux martyrs noirs des États-Unis. « Et New York surgit au réveil jubilatoire 

de l’Afrique […] La paix ne viendra pas sur toi, ô Manhattan/Sans le rugissement de 

mes tribus de « Black Panthers » / Sans les blues, sans le jazz, et sans Martin Luther 

King/Et sans Malcom X. » (2012 : 41) À propos du poème « Moscou », l’évocation 

du pèlerinage reflète la sollicitation de la techno-industrie de Moscou, ville idéalisée 

par un poète qui se veut extraverti. « Pèlerin, […] je demande seulement […] Aux 

Mânes de Pouchkine/[…] de me rendre vivants tes yeux nocturnes, ô Moscou/De me 

rendre vivantes tes tribus aux bras d’usines/aux pieds inlassables d’autobus//Je te 

salue Kremlin, au bout de mon pèlerinage. » (2012 : 43) Aussi, le poème « Moscou » 

est une sorte de compliment pour la Russie peinte en effet comme un territoire 

européen religieux, moderne et industrialisé et avec lequel, notamment, le poète 

souhaiterait nouer une relation d’amitié animée et vivante.  

 

Et je t’appelle, Moscou, ma forêt vierge d’espérance/Dans tes branches je 

suspen[d]s mes tam-tams de l’amitié//Tam-tam […] sous le métro/Tam-tam 

dans les usines/Dans les vostoks, les spoutniks, tam-tam des 

cosmonautes/Tam-tam de Zagorkt/Tam-tam de Kazan/Des madones, des 

Pantocrators, tam-tam des saintes laures/Ma forêt de mémoire, ma forêt vierge 

d’espérance/Dans tes branches je suspends mes tam-tams de l’amitié. (2012 : 

44-45)    

 

Après avoir exploré l’Ailleurs dans sa diversité géographique, humaine, 

religieuse et historique, le poète consacre son œuvre au continent africain et en fait 

surgir les référents identitaires à l’image des autres continents. Ce dernier territoire 

s’invite au concert des territoires qui anime l’œuvre de Mveng et sert de preuve à 

l’idée de la conciliation de l’Ailleurs et du territoire natal dans la quête d’une 

territorialité plurielle mais, unie. Le poème « Adamawa » – autre titre toponymique – 

permet au poète de se livrer à l’exaltation d’une partie de son territoire natal qu’il 

affectionne et qu’il peut même recouvrir de métaphores surnaturelles. « Tu es la ligne 

du destin dans la couture des mondes/Dans la soudure du ciel et de la terre, de la 

prairie et des bois sombres, du sable et de l’eau…//Mais tu es la table solaire des dieux 

éthiopiques. » (2012 : 48) Plus encore, le poète assure la mise en valeur de cette partie 

du septentrion camerounais à travers des vers qui soulignent l’estime majeure de ses 

guerriers : « J’ai reçu les guerriers d’Adama sur la plaine/Avec le grand salut princier 

de mes aïeux//», ainsi que la force de ses princes : « J’ai perdu le croissant parmi les 

voies lactées/Et les princes Foulbés de leur voix de henné ont chassé/De ton front la 

horde des ténèbres et le hurlement nocturne des chacals. » (2012 : 49) Le continent 

africain, territoire du poète, se manifeste aussi dans le poème « Tu reviendras, 

Sénégal! » L’Afrique est dite à travers le Sénégal dont l’écriture, mobile et 

interpellative, retrace, au-delà, le parcours d’un poète dépaysé.    

 



76 

 

Sénégal, Sénégal, ô mes rêves//Sénégal !//J’escalade ton nom de Rosso à 

Podor, de Boghé à Matam/De Bakel à Tambacounda/Je rassemble ton nom de 

Djourbel au Sine-Saloum/Je te rassemble, Casamance//Dans ma corbeille de 

rêves, Sénégal/Je te rassemble//Dans mes mille et mille mains d’enfants du 

Cameroun ! (2012 : 51)  

 

L’intérêt du poète pour le Sénégal s’étend à la mémoire des figures qui ont 

marqué, par leurs empreintes, l’histoire de ce pays. L’on assiste à une écriture 

jubilatoire qui concilie des figures historiques à leurs ancêtres en même temps qu’elle 

élargit les perspectives de la culture du poète sur le Sénégal. « Vous direz aux mânes 

de Demba Diouf, de Blaise Diagne/Aux mânes de Lamine Guèye/Que le coq chantera 

mille et mille fois au réveil/De leurs noms bondissant sur la houle des tam-tams. » 

(2012 : 52) Comme les poèmes « Adamawa » et « Tu reviendras Sénégal ! », le poème 

« Mère » rend visible la relation du natif d’Enam-Ngal à son territoire. Bien que ce 

poème s’emploie à rendre hommage à celle qui, de ses dix doigts de fidélité, a tissé le 

pagne de la chair de ce poète (2012 :71), l’on y retrouve tout de même des marqueurs 

de sa territorialité, de son enracinement dans ses traditions et ses croyances. Le poète 

définit le rôle de sa mère dans son façonnement, son apprentissage et son initiation à 

la vie.   

 

Tu m’as brodé de raphia couleur de sang, couleur de vie […]/Tu m’as dit le 

tambour/Tu m’as dit le tam-tam sur les collines d’Esingang/Tu m’as dit le 

soleil debout avant l’appel du coq/De tes lèvres de Sagesse et d’Espérance/Tu 

m’as nommé les sentiers de l’eau – oh l’appel des pirogues//-Les sentiers des 

« sissongho » et les pistes ténébreuses//Sans lucioles, sans regard de félin/À 

l’ombre des forêts de la Ngoko. (2012 : 71)  

 

En centrant l’écriture poétique sur lui, sur son territoire, l’idée du poète est celle, en 

plus de la sollicitude de sa mère, de coller à l’Afrique l’étiquette d’un continent au 

fort potentiel minier. Pour lui, ce continent doit tourner le dos à la contrefaçon, 

s’emparer des richesses de son sous-sol pour mieux se construire et affirmer son 

authenticité.   

 

Pour elle [l’Afrique virginale] nous n’avons voulu d’autre parure//Que le 

diamant du Kasaï pour son collier//Pour son diadème tout l’or du 

Transvaal/Tout le cuivre du Katanga autour de ses poignets/Autour de ses 

doigts irradiés tout l’uranium du Congo/Et nous n’avons voulu pour sa parure 

virginale/Ni pacotille des marchands, ni faux clinquants achetés aux//Marchés 

des trafiquants, […] Nous n’avons voulu pour l’Afrique que le rubis de notre 

sang. (2012 : 85) 

 

Le poète est donc fils de cette Afrique riche, maternelle, hospitalière mais aussi 

victime. Victime de son passé, de sa léthargie et de ses richesses spoliées. Au cœur du 

maillage territorial de Mveng, l’Afrique est liée à un dépaysement qui, agissant sur 

l’écriture, érige le territoire en composante indéniable de son processus, de ses enjeux 

et de ses perspectives. 

 

 



77 

 

1.2. Une appartenance territoriale plurielle :  

Mveng ne poétise pas le territoire dans Balafon seulement pour restituer son 

dépaysement et sa présence à l’étranger. L’enjeu de son écriture ici est de clamer, dans 

une démarche euphorique, son appartenance à tous les espaces franchis durant son 

parcours. C’est un citoyen du monde dont l’écriture, brouillant les frontières établies 

et reconnues comme telles, charrie sa fixation dans un Ailleurs marqué par sa 

diversité. Le poète donne l’image d’être en parfaite symbiose partout où il se trouve 

en dehors de son territoire natal. Son œuvre poétique est par là une sorte de 

renoncement à l’isolement territorial, « à la dictature du territoire » (Tassinari, repris 

par Buono, 2011 : 20) qu’aura permis.e une certaine délimitation des frontières. On y 

retrouve l’expression d’une transterritorialité comme conséquence de la mobilité, du 

déplacement, du voyage et du dépaysement. Dans la lettre adressée à Kong-Fu-Tseu, 

le poète s’assigne la Chine qui lui est ouverte ainsi que d’autres territoires de l’Asie. 

« Et je suis le Fouji-Yama couronné des neiges de Hondo/Je suis le printemps de 

Kimonos fleuri/Je suis les Philippines […] //Je suis Hon[g]-kong//Je suis Macao […] 

/Tu es ma Chine rouge-sang. » (2012 : 6-7) Le poète est aussi fils d’Europe ; terre 

chrétienne des châteaux, des hanses et de la science. À Roland Roger, il écrit : « Je 

suis l’Europe au carrefour des chemins de la durée/Je suis Rome/[…]/Je suis les 

châteaux du pays de Galles/[…]Je suis les hanses du Nord/Je suis l’Europe de science 

et le temple d’opulence. » (2012 : 13-14) Mveng ne se considère plus comme fils 

d’Afrique au sens strict des termes. C’est un être hors du commun dont l’écriture 

poétique porte la marque d’un étranger en harmonie avec l’Ailleurs qu’il s’attribue et 

dont il réclame d’ailleurs l’appartenance. Pour ceci, il devient un citoyen du monde, 

un citoyen en phase avec l’enjeu fondamental de la migration, du dépaysement et du 

voyage : celui de s’ouvrir, de découvrir, de s’intégrer pour finalement se réclamer fils 

de toute société ; de tout territoire. « Je parle aux îles/Je parle et je crée de nouveaux 

continents !//Voici : je suis l’Amérique binaire et prolifique/J’appelle par mon nom 

toutes les terres australes/Et mes tribus y poussent comme champignons ! » (2012 : 

15) Le texte de Mveng s’emploie à croiser l’Ailleurs et le territoire natal afin de 

remettre en cause (métaphoriquement) les frontières socialement établies. L’on y 

perçoit, en contexte de voyage, la nécessité d’un territoire pluriel et uni au détriment 

d’un territoire singulier, un territoire qui se limite à ses frontières et ses fondements 

identitaires, soumettant ainsi les individus à une culturalité unique.  

 

2. De l’appartenance territoriale à l’expression culturelle 

À l’évidence, territoire et culture sont deux composantes anthropologiques 

indissociables : le territoire étant porteur de culture et la culture, fondement identitaire 

du territoire. La diversité territoriale que reflète l’œuvre poétique de Mveng est, ce 

faisant, essentielle pour comprendre l’expression culturelle qui s’y déploie. 

L’hétérogénéité territoriale dont se prévaut le recueil de poèmes plonge le lecteur dans 

un univers culturel logiquement diversifié. Autant le dépaysement du poète conduit à 

une territorialité multiple, autant il se constitue en source de multiculturalité. 

L’Ailleurs émerge sous des formes culturelles variées et partagées par un poète 

défenseur de la diversité et même de la « créolisation4 » qui, telle qu’elle se conçoit, 

 
4 « La créolisation, [selon Edouard Glissant], exige que les éléments hétérogènes mis en 

relation « s’intervalorisent », c’est-à-dire qu’il n’y ait pas de dégradation ou de diminution de 

l’être, soit de l’intérieur, soit de l’extérieur, dans ce contact et dans ce mélange […] ». 



78 

 

éloigne d’une certaine situation existentielle de « chaos-monde.» (Glissant, 1996 : 82) 

À travers une démarche archipélique, ce poète fait de son recueil une sorte de réunion 

d’îlots culturels d’où va jaillir l’identité culturelle composite et constituée que 

Maalouf (1998 : 34) ramène à « un tout » à préserver. 

 

2.1. Balafon comme lieu de cultures  

Le texte d’Engelbert Mveng est empreint d’une diversité culturelle au regard 

des traditions et des croyances qui s’y mêlent. Le poète met en jeu une écriture 

multiculturelle qui renseigne davantage sur l’idée de sa vision plurielle du monde. Son 

expérience de l’Ailleurs se consolide sur l’existence de plusieurs cultures qu’il faut 

écrire pour témoigner d’un intérêt. En terre étrangère, la poésie de Mveng se forge en 

puisant dans l’univers culturel qu’elle rencontre et dont elle souhaite montrer la 

pluralité afin de prétendre à une « identité de la différence5 » bâtie sous l’égide de la 

multiculturalité.  

La spiritualité religieuse est versifiée ainsi dans sa diversité. Avec le poème 

« À Kong-Fu-Tseu », le poète s’attriste de la détérioration des fondements de la 

divinité chinoise : « Quels vandales ont saccagé la paix des Bouddha, le silence des 

pagodes. » (2012 : 8) Dans le poème « À Roland-Roger », le poète incrimine plutôt 

l’action coloniale européenne masquée par le discours d’évangélisation. « Tu étais la 

panique de mes villages de sommeil /[…] Malgré l’Évangile et malgré la Parole. » 

(2012 : 12) Le poème décline, dans sa suite, l’influence des composantes du 

Christianisme sur le poète : « Et les cloches de Saint Pierre, du Latran, de Sainte-

Marie Majeure/Chantent à l’unisson/Pour moi/Vingt siècles de chrétienté ! » (2012 : 

13) Le Bouddhisme et le Christianisme sont donc deux modes de croyances 

religieuses que Mveng inscrit dans son texte poétique à l’effet de marquer davantage 

son rapport à l’Ailleurs. Son recueil de poèmes comme lieu de cultures concerne aussi 

cependant les croyances religieuses africaines. Le poète ne s’exclut pas culturellement 

quand il peint le monde car la diversité dont il se fait chantre suppose son existence et 

celle des Autres. Transcrivant son univers culturel, Mveng remet au grand jour le 

poids des traditions africaines dans le façonnement de son identité. Le fait pour lui 

d’avoir été ailleurs, d’avoir été en contact avec d’autres manières de croire au point 

d’en être influencé ne le ramène guère à une situation existentielle d’acculturé. Au 

contraire, le poète est intéressé par l’idée d’écrire pour faire valoir son attachement à 

ses traditions et croyances religieuses qui ont été sévèrement victimes du dictat de la 

colonisation. Pour lui, l’ouverture ne signifie pas oubli et transgression de soi. Pour 

preuve, dans son poème « Moscou », le poète brandit son amitié et sa fraternité (par 

personnification) à Moscou au moyen de ses fondements identitaires. Mveng croit aux 

ancêtres tout comme il est un féru de boissons traditionnelles africaines. « Je t’apporte 

le salut de mes ancêtres Bantou, dormant sous la case des Esprits/[…]Je t’apporte le 

vin de palme dans le crâne des Ancêtres/[…] Je t’apporte le vin de mil et le lait limpide 

des noix de coco. » (2012 : 44) Or, dans le poème « Mère », on voit un poète marqué 

du sceau du mysticisme africain quand il parle de sa mère. Le fétiche est une 

composante du système de croyances africaines à laquelle se lie Mveng pour honorer 

sa mère. « Je te nomme MÈRE/[…] De mes mains de fétiches,/ […]Je te salue, ô Mère 

 
5 L’expression est empruntée à Angela Buono (2011). 

 



79 

 

de ma mère,/ Mère de mon Afrique !/Je te salue. Moi le Fétiche […] » (2012 : 77,83) 

Le poème « Offrande », pour sa part, met en évidence le savoir-faire traditionnel de 

la tribu du poète. Le potier qu’évoquent les vers est en réalité un artisan doué. « Ma 

mère avait une marmite/d’argile fine/D’argile tendre/D’argile vierge/Ma mère avait 

une marmite d’argile rouge//Qu’ont façonnée//Les doigts effilés du potier de la tribu.» 

(2012 : 99) La marmite traditionnelle est ici un facteur déterminant et essentiel qui 

rattache le poète à sa culture, à son artisanat et à sa tribu. Elle émerge d’une mémoire 

où elle est suffisamment établie pour échapper à l’oubli et l’usure du temps. Mveng 

se définit donc comme un Africain proche de ses ancêtres, de ses fétiches et de son 

artisanat. Son univers culturel est hétérogène en ce sens qu’en plus des codes culturels 

de l’Asie et de l’Europe, l’on y retrouve en effet les siens. 

 

2.2. Pour une identité culturelle composite  

Les perspectives de l’œuvre poétique de Mveng consistent à mettre en relation des 

cultures hétérogènes non pas pour marquer leur antinomie mais pour les investir de 

manière à en faire une sorte de syncrétisme culturel nécessaire à l’évacuation de la 

crise identitaire et du choc culturel qui se traduisent encore dans notre extrême 

contemporain. La notion de culture atavique (imperméable et opaque), siège de « la 

racine unique qui exclut l’autre comme participant » (Glissant, 1996 : 62-63) est mise 

à mal dans le texte poétique de Mveng puisqu’on y assiste à une conciliation de 

cultures fondée sur l’idée que « l’identité d’un être n’est valable et reconnaissable que 

si elle est exclusive de l’identité de tous les autres êtres possibles. » (Glissant, 1996 : 

15) À la croisée des cultures, d’ici et d’ailleurs, le poète fait le choix d’être le siège de 

toutes ces cultures, le point d’intersection des modèles de (se) penser6. Son écriture 

est partisane de la déconstruction des barrières culturelles et de l’enrichissement 

civilisationnel que va permettre le partage des valeurs enfouies dans chaque territoire 

du globe. En contexte de globalisation précisément, il va nécessiter de renoncer au 

repli identitaire absolu tout comme il sera question de se passer de l’acculturation dont 

les conséquences pourront être parfois déplorables. La solution qui se pose au 

problème soulevé ici est de se construire en s’ouvrant à l’Autre sans pour autant se 

nier, de considérer l’Ailleurs dans sa dimension constructive car selon Moura, 

« l’Ailleurs est désir et appel, contrée où advient le dépaysement intime, son attrait 

pouvant fort bien s’inverser en crainte7. » (Moura, 1998 : 5) L’identité rhizome à 

laquelle conduisent les cultures composites (Glissant, 1996 : 60) est tenue de préserver 

ce qu’elle a d’unique au risque d’être absorbée ou d’être transformée au sens de 

disparaître. Même si Mveng passe un tant soit peu pour ce colonisé échappé de sa 

brousse du fait d’avoir fait siennes les valeurs culturelles de la métropole, il demeure 

vrai qu’il n’aura pas rejeté sa noirceur et sa brousse8. Disons avec Moura que c’est un 

 
6 Pour Homi Bhabha à ce propos, dans l’introduction de son ouvrage The location of culture, 

l’émergence de la politique et du multiculturalisme requiert des perspectives interstitielles. 

(Bhabha, 1994 : 3) 
7 L’Ailleurs dont il est question concerne les territoires hors d’Europe notamment l’Orient, 

l’Afrique. Mais le propos de l’auteur peut être tenu inversement, considérant que l’Europe fait 

partie de l’Ailleurs du poète.  
8 Selon Fanon, le colonisé était exposé à l’acculturation dans sa relation avec la métropole. 

Traitant du Noir et le langage dans son ouvrage Peau noire Masques blancs, il montre bien 

l’influence culturelle, mentale et psychologique que la métropole exerce sur le Noir 



80 

 

écrivain de cultures colonisées cherchant à établir sa différence par l’affirmation d’une 

spécificité culturelle rompue et niée par le colonialisme. (1998 : 27) Au souverain 

Kong-Fu-Tseu, à travers des images, le poète se fait corps du système de croyance 

bouddhiste. « […] et je suis le Boudha de granit/Sur son socle millénaire, / Je suis la 

pagode » (2012 : 5) L’on voit le même scénario dans le poème « À Roland-Roger » 

poème dans lequel le poète se fait justement adepte du Christianisme : « Je suis 

cathédrales gothiques//Je suis abbayes romanes/Bourdonnez, cloches de France//Je 

moissonnerai vos épis en ce sabbat de la rencontre/[…]Je suis la Pentecôte de tous les 

peuples du monde. » (2012 : 13) Le même poème se construit, au-delà, sur le partage 

des valeurs mythologiques et spirituelles de l’Occident par un poète devenant de plus 

en plus auteur d’une écriture mystique, ritualiste et spirituelle : « Je suis la palabre des 

Chevaliers et je suis le Saint Graal /Je suis la Walhalla fleurie et dans mes mains/Voici 

la coupe parfumée des Walkyries. » (2012 : 14) Par contre, les poèmes « Epiphanie » 

et « Pentecôte sur l’Afrique » développent l’idée de la foi chrétienne du poète tout en 

apportant à la teneur de son identité multiculturelle. Celui-ci y poétise des rites 

chrétiens en tant que fils du Seigneur et dans le second poème, le fait en se servant de 

ses instruments traditionnels de musique. La pentecôte se célèbre sur le rythme du 

tam-tam, du balafon et du tambour dessinant ainsi les contours d’une identité 

culturelle dont les racines sont plongées à la fois en Afrique et ailleurs. Le 

Christianisme s’africanise sous la plume d’un poète dont la pensée s’exclut des 

systèmes culturels de la pureté. « Le tam-tam dit : Pentecôte !//Pentecôte, Pentecôte ! 

répond le balafon/Le tambour, Pentecôte !//L’arc de vibration sur ma lèvre de silence, 

Pentecôte !/Ô mes grelots, Pentecôte !// […] Dans mes mains/Dans la jubilation de 

mes dix doigts/Pentecôte de Jouvence ! » (2012 : 61) 

L’écriture poétique est finalement un moment de communion des espaces 

culturels franchis par le poète. Elle représente la quête de l’universel où les hommes 

tissent des liens d’amitié et de fraternité indépendamment de leur système de 

croyance. Dans leurs « lettres d’amitié » (2012 : 21) adressées au poète, Kong-Fu-

Tseu, Roland-Roger et Moteczuma doivent noter qu’en Afrique, l’humanisme est le 

ferment des relations humaines car dans ce territoire : « On aime les hommes/ parce 

qu’ils sont hommes, /Tout simplement, Comme nous ! ... » (2012 : 24) Les vers du 

poète sont ici salutaires pour l’Afrique vu qu’ils s’attaquent aux idées et aux images 

négrophobes répandues depuis l’« Age de l’Exploration (1770-1885) » et l’« Age de 

l’Exploitation (1886-1956). » (Moura, 1998 : 27)9 Le retour du poète sur lui-même 

laisse découvrir finalement l’image d’une Afrique ancrée dans un humanisme absolu.      

En résumé, le recueil de poèmes Balafon fait partie de la littérature post-

coloniale engagée à déconstruire les barrières qui séparent les peuples en éloignant au 

même moment leurs cultures. Dans son déploiement, la réflexion montre que ce texte 

poétique reflète une hétérogénéité territoriale à travers laquelle s’opère un croisement 

entre l’Ailleurs et le territoire du poète. Il se dessine un territoire pluriel qui connecte 

 
notamment au moment du contact. (Fanon, 1952 : 14) 
9 Reprenant respectivement De James Bruce à Joseph Thomson. J.  A. Murray, Wild Africa. 

Three Centuries of Nature Writing from Africa, Oxford UP, 1993. […] et De H. M. Stanley à 

Isak Dinesen. Cf. C. Hibbert, Africa Explored. Europeans in the Dark Continent, 1789-1889, 

Londres, Allen Lane, 1982.   

 



81 

 

des aires géographiques et culturelles distinctes et distantes en conférant dès lors au 

poète une identité composite née de la relation…   

Pour avoir fait l’expérience de l’Ailleurs dans sa diversité, Engelbert Mveng 

se fait la somme des manifestations culturelles des territoires qui constituent notre 

globe, partage une vision inclusive de l’existence humaine, une vision multiculturelle 

des sociétés qui se différencient cependant par leur univers culturel et leur trajectoire 

historique. Au-delà des subjectivités qui sont foncières des communautés et des 

groupes ethniques, la politique de l’en-commun (Achille Mbembe) à laquelle se 

rattache l’œuvre littéraire de ce poète camerounais invite les Hommes à réinterroger 

leur relation de manière à panser les plaies du passé pour pouvoir converger vers les 

mêmes centres d’intérêt au moment de la rencontre et éviter du coup toute sorte de 

précipice (guerre, racisme, ségrégation, xénophobie…). Les idées de culture unique, 

de repli identitaire et d’autarcie culturelle sont donc autant de notes dissonantes d’un 

avenir chargé d’espoir de paix et réservé à tout sujet qui se réclame citoyen du monde. 

Le recueil de poèmes, aux formes nouvelles, tire son essence de la reconfiguration 

d’un monde éclaté et régi par des différences diluées dans l’universel.      

 

BIBLIOGRAPHIE 

BHABHA, Homi K, 1994, The Location of Culture, London, Routledge.  

BUONO, Angela, 2011, « Le transculturalisme : de l’origine du mot à « l’identité de 

la différence » chez Hédi Bouraoui », in International Journal of Canadian Studies / 

Revue internationale d’études canadiennes, n°43, pp. 7–22, [En ligne], disponible sur 

https://doi.org/10.7202/1009452ar, consulté le 07 juillet 2025. 

FANON, Frantz, 1952, Peau noire masques blancs, Paris, Éditions du Seuil. 

GLISSANT, Edouard, 1996, Introduction à une poétique du divers, Paris, Gallimard.  

MAALOUF, Amin, 1998, Les identités meurtrières, Éditions Grasset & Fasquelle.  

MABANCKOU, Alain, 2007, « Le chant de l’oiseau migrateur », in Michel Le Bris, 

Jean Rouad (dir), Pour une littérature monde, Paris, Gallimard. 

MATA BARREIRO, Carmen, 2007, « Étranger et territorialité. D’une approche 

pluridisciplinaire à une approche transdisciplinaire », in Globe, n°10(1), pp. 15–29, 

[En ligne], disponible sur https://doi.org/10.7202/1000076ar, consulté le 05 juillet 

2025.    

MOURA, Jean-Marc, 1998, L’Europe littéraire et l’ailleurs, Paris, PUF. 

MVENG, Engelbert, [1972]2012, Balafon, Yaoundé, Editions CLÉ.  

 

  

 
 

 

 

 

  

https://doi.org/10.7202/1009452ar
https://doi.org/10.7202/1000076ar



