
57 

EXCLUSION SOCIALE : LE PASSAGE DE LA LITTÉRATURE 

BEUR À LA LITTÉRATURE DE BANLIEUE DANS RUE DES 

PÂQUERETTES DE MEHDI CHAREF1 

Yusuf Topaloğlu 

Université d’Istanbul-Cerrahpaşa, Turquie 

yusuf.topaloglu@iuc.edu.tr  

Ali Tilbe 

Université d’Istanbul-Cerrahpaşa, Turquie 

ali.tilbe@iuc.edu.tr  

Gökhan Dinar 

Université de la Défense Nationale, Turquie 

gokhandinar@gmail.com 

Kamil Civelek 

Université d’Atatürk, Turquie 

ckamil@atauni.edu.tr  

Résumé: 

 Cet article analyse Rue des Pâquerettes (2018) de Mehdi Charef comme une 

œuvre charnière entre la littérature Beur et la littérature de banlieue, à partir d’une 

approche thématique. En revisitant l’expérience de l’exclusion à travers le regard 

d’un enfant, Charef renouvelle la poétique du témoignage issue de la génération 

Beur. Le roman abandonne l’argot et le Verlan pour une langue simple, directe et 

silencieuse, où la parole devient acte éthique. Le bidonville de Nanterre y apparaît 

comme un espace de mémoire et de dignité, plutôt qu’un lieu de misère. Par cette 

esthétique du silence moral, Charef transforme la colère en compassion et la 

marginalité en humanité. Rue des Pâquerettes illustre ainsi le passage d’un réalisme 

social à une écriture de la résistance intérieure et de la reconnaissance de l’autre. 

Mots-clés : littérature Beur, littérature de banlieue, Mehdi Charef, silence éthique, 

identité postcoloniale. 

Abstract: 

 This article examines Rue des Pâquerettes (2018) by Mehdi Charef as a 

transitional work between Beur literature and banlieue literature, focusing on its 

thematic dimensions. Rooted in the socio-historical context of postcolonial migration 

1 Cet article, intitulé «L'exclusion sociale dans le témoignage d'une enfance invisible : La 

réalité de la banlieue et la littérature beur dans le roman Rue des pâquerettes de Mehdi 

Charef», a été présenté en communication au colloque Formes discursives. Connectivité et 

mobilité à travers les cultures, tenu à Bacău (Roumanie), les 30–31 octobre 2025. 

https://doi.org/10.29081/INTERSTUDIA.2025.38.05

mailto:yusuf.topaloglu@iuc.edu.tr
mailto:ali.tilbe@iuc.edu.tr
mailto:gokhandinar@gmail.com
mailto:ckamil@atauni.edu.tr


58 

 

from North Africa to France, the novel revisits the experience of marginalisation 

through the eyes of a child narrator. Moving beyond the sociological realism of early 

Beur writing, Charef establishes a new aesthetic of ethical silence, where language 

becomes a medium of dignity rather than resistance. Through a minimalist style and 

the absence of Verlan or argot, Rue des Pâquerettes transforms linguistic simplicity 

into moral clarity. The analysis highlights how Charef replaces anger with empathy, 

speech with silence, and exclusion with quiet endurance. The study argues that Rue 

des Pâquerettes exemplifies an ethical evolution in migrant writing : from a literature 

of testimony to a literature of compassion and human resilience. 

Keywords: Beur literature, banlieue fiction, Mehdi Charef, ethical silence, 

postcolonial identity. 

 

Introduction 

Les vagues migratoires qui ont suivi la Seconde Guerre mondiale ont 

profondément modifié la structure socio-économique de la France, en particulier à 

partir des années 1950. Prolongement du passé colonial, l’arrivée massive des 

travailleurs algériens, marocains et tunisiens installés dans les banlieues industrielles 

a entraîné une marginalisation durable : logements précaires, isolement culturel, 

emplois pénibles et exclusion urbaine. La deuxième génération, née en France, s’est 

retrouvée dans un entre-deux identitaire, ni totalement française ni pleinement 

maghrébine. Cette situation a donné naissance, dès les années 1980, à la littérature 

Beur, un espace d’expression où les écrivains postcoloniaux ont abordé langue, 

identité et appartenance. Comme le note Hargreaves, ces auteurs sont des « témoins 

qui font œuvre de sociologues » (Hargreaves, 2014: 3), leurs textes jouant à la fois un 

rôle documentaire et éthique. À partir des années 1990, la littérature Beur évolue vers 

la littérature de banlieue, qui dépasse la seule origine maghrébine et se caractérise par 

une esthétique fondée sur l’oralité, le Verlan, la musique et le rythme. Goudaillier 

souligne que le «français des cités » devient une langue de contre-légitimité brisant 

les normes du français standard (Goudaillier, 2002). Dans ce double mouvement, 

Charef joue un rôle fondamental : Le Thé au harem d’Archi Ahmed (1983) est perçu 

comme le texte fondateur de la littérature Beur, tandis que Rue des Pâquerettes (2018) 

propose une relecture épurée des thématiques de pauvreté, silence, dignité et identité. 

Cette étude entend analyser Rue des Pâquerettes comme un texte charnière 

reliant littérature Beur et littérature de banlieue. Le roman dépasse la simple histoire 

migratoire pour devenir un témoignage silencieux de la deuxième génération. 

L’analyse portera sur l’usage du français comme outil d’appartenance ou d’exclusion, 

ainsi que sur les thèmes récurrents de migration, enfance, famille et pauvreté, à partir 

du cadre théorique fourni par les travaux de Hargreaves (2014), Sebkhi (1999), Vitali 

(2009; 2011), Cello (2008), Goudaillier (2002), Podhorná-Polická (2010) et Vašková 

(2011). La recherche met également en lumière l’éthique du silence observée chez 

Charef. Contrairement au discours contestataire des écrivains Beur des années 1980, 

Rue des Pâquerettes adopte une langue simple, sans Verlan ni argot, portée par un 

narrateur enfant. Ici, la langue devient moins un instrument de révolte qu’une forme 

de résistance intérieure. Ce passage de la colère à la sobriété discursive illustre 

l’évolution de la voix Beur vers une parole introspective centrée sur l’invisibilité 

sociale. 

La problématique s’articule autour de trois niveaux : social (effets de la 

migration sur l’identité), linguistique (français comme outil d’assimilation et 



59 

 

d’expression) et esthétique (langue comme résistance). La méthodologie s’inspire de 

la théorie postcoloniale (Hargreaves, 2014; Thomas, 2013), des analyses 

sociolinguistiques (Goudaillier, 2002) et de l’esthétique du témoignage (Vitali, 2009;  

Cello, 2008), ainsi que du modèle d’acculturation de Tilbe (2021), qui permet 

d’interpréter Rue des Pâquerettes dans la continuité historique de la littérature Beur. 

Ainsi, Rue des Pâquerettes apparaît comme une œuvre qui, quarante ans après Le Thé 

au harem d’Archi Ahmed, revisite les mêmes problématiques sous une forme plus 

sobre et mature. Le roman incarne à la fois la continuité et la transformation de 

l’esthétique Beur, constituant une contribution majeure à la littérature des invisibles 

et au récit de la migration en France. 

 

1. La littérature Beur et la littérature de banlieue 

La littérature Beur, née dans la seconde moitié du XXᵉ siècle, constitue une 

expression centrale des identités issues des migrations postcoloniales. Les arrivées 

d’Algérie, du Maroc et de Tunisie ont installé les familles immigrées dans des 

banlieues marquées par la pauvreté, conditionnant la production littéraire ultérieure 

(Hargreaves, 2014 ; Duchêne, 2002 ; Messili & Ben Aziza, 2004). Le terme Beur, issu 

du Verlan, devient un symbole de réappropriation identitaire (Goudaillier, 2002 ; 

Podhorná-Polická, 2010). Ces auteurs, nés en France, vivent une identité interstitielle 

qualifiée d’intranger, « étranger dans son propre pays » (Vitali, 2011: 7), générant des 

tensions linguistiques et culturelles (Vitali, 2009: 172-174). Le mouvement 

commence avec Le Thé au harem d’Archi Ahmed (1983) de Charef, révélant la voix 

marginalisée des jeunes immigrés (Hargreaves, 2014 ; Tilbe & Topaloğlu, 2024). Les 

premiers textes relèvent d’une narration autobiographique et d’une quête de légitimité, 

d’une « littérature naturelle » jugée illégitime (Sebkhi, 1999: 1-3). Cependant, l’argot, 

le Verlan et l’oralité deviennent des marques esthétiques. Le français des cités 

constitue une contre-légitimité (Goudaillier, 2002), tandis que la verlanisation agit 

comme stratégie identitaire (Podhorná-Polická, 2010). Tilbe & Topaloğlu (2020; 

2025) soulignent le rôle central de cette créativité. Dans les années 1990, la littérature 

Beur s’oriente vers une dimension urbaine plus collective. Elle « cède la place à une 

littérature de banlieue plus sociale et moins ethnicisée » (Hargreaves, 2014). Guène, 

Djaïdani et Begag montrent une exclusion partagée (Vitali, 2009; Reeck, 2012). La 

voix autobiographique devient polyphonique et multiethnique, intégrant Verlan, hip-

hop et argot (Podhorná-Polická, 2010 ; Vašková, 2011). Le narrateur enfant de Begag 

(1986) annonce celui de Rue des Pâquerettes (Tilbe & Topaloğlu, 2023). Charef 

occupe une place charnière : son écriture minimaliste incarne un « réalisme qui 

témoigne sans être militant » (Hargreaves, 2014: 4). Pour Vitali (2011), cette 

évolution mène vers une post-migration literature centrée sur la réalité locale ; Reeck 

(2012) insiste sur la pluralité croissante des voix. La littérature de banlieue devient, 

dans les années 2000, un espace autonome, ancré dans l’héritage Beur mais recentré 

sur l’exclusion territoriale (Hargreaves, 2014: 2-3). La Marche pour l’égalité (1983) 

et La Haine (1995) en constituent des tournants. Le passage du « je parle pour ma 

communauté » au « nous parlons pour notre génération » (Cello, 2008) marque une 

solidarité commune, également soulignée par Tilbe & Civelek (2018). Ce réalisme 

urbain révèle marginalisation et résistance linguistique (Cello, 2008: 41). Les usages 

lexicaux meuf, keuf, relou témoignent d’une identité médiatisée (Vašková, 2011). La 

nouvelle génération, Guène, Djaïdani, Rachedi, Santaki, renouvelle cette esthétique 

que Vitali (2009) nomme oralité urbaine. Vitali (2011) relie ces textes à l’intrangeté, 



60 

 

tandis que Thomas (2013) les situe dans un espace transculturel. Charef poursuit cette 

dynamique dans Rue des Pâquerettes, où une langue simple et non argotique révèle 

l’humanité silencieuse de la banlieue, illustrant le passage de l’ethnicité à une 

citoyenneté urbaine (Hargreaves, 2014). Ainsi, les littératures Beur et de banlieue 

redéfinissent l’altérité et la résistance linguistique dans la France contemporaine. 

 

2. Approche linguistique des romans Beur et de banlieue 

Dans les romans Beur et de banlieue, le pouvoir transformateur de la langue 

se manifeste principalement par le Verlan et l’argot. Podhorná-Polická (2010) décrit 

le Verlan comme un cryptage sociolinguistique inversant la hiérarchie de la langue, 

devenant un marqueur identitaire pour les jeunes (Podhorná-Polická, 2010: 38-40). 

Vašková (2011) montre que le français des jeunes, diffusé par Skyrock, s’est imposé 

comme un répertoire identitaire national. Ces écritures transforment la langue à deux 

niveaux : lexical (kiffer, wallah, haram, bled) et syntaxique, par des structures courtes 

et orales reflétant l’oralité urbaine (Vitali, 2009). Cette dynamique est évidente dans 

Boumkoeur (1999) de Djaïdani. À l’inverse, Charef adopte dans Rue des Pâquerettes 

une langue épurée et silencieuse, que Hargreaves (2014) qualifie de réalisme éthique. 

Le roman devient un texte-pont entre Beur et banlieue, alliant témoignage intime et 

critique sociale. Comme le souligne Cello (2008), la littérature de banlieue transforme 

l’écart linguistique en valeur esthétique. Verlan, argot et silence narratif convergent 

ainsi pour « faire parler l’invisible », révélant l’exclusion spatiale, émotionnelle et 

identitaire des banlieues postcoloniales. 

 

3. Analyse du roman 
3.1. Migration et espace : la réalité sociale du bidonville 

Le contexte social de la littérature Beur et de la littérature de banlieue s’est 

façonné avec la migration maghrébine vers la France à partir des années 1950. Les 

premières générations de cette migration ont vécu principalement dans des bidonvilles 

situés dans des zones dépourvues d’infrastructures et isolées, notamment à Nanterre, 

Gennevilliers, Aubervilliers et La Courneuve. Hargreaves résume cette situation ainsi: 

« Les familles maghrébines vivaient souvent dans des conditions de relégation 

physique et symbolique ; leurs habitations précaires, les bidonvilles, incarnaient la 

marginalité sociale » (2014: 3). Ces espaces sont à la fois des lieux d’habitation et les 

terrains où se matérialisent l’exclusion sociale et l’invisibilité. Dans le cadre du 

modèle de déculturation/re-culturation de Tilbe (2021), ces espaces deviennent des 

lieux de reproduction de la mémoire culturelle et de la résistance. Cello définit 

également la caractéristique commune des romans de banlieue comme « l’exploration 

du réel urbain et la mise en scène de la relégation » (2008 : 40). 

 

3.1.1. La texture spatiale du roman : le bidonville de Nanterre 

Le roman Rue des Pâquerettes de Charef rend visible la réalité historique des 

bidonvilles à travers un témoignage intérieur. Le narrateur, un jeune enfant vivant 

dans celui de Nanterre, décrit un espace qui prend valeur de document sociologique : 

« L’eau gèle dans les bassines. La boue colle aux chaussures. On a toujours froid. » 

(12). Ces images évoquent la misère et l’oubli social. L’espace fonctionne comme un 

non-lieu (Augé, 1992), et des motifs récurrents, boue, froid, fumée, traduisent 

l’invisibilité de ses habitants. Comme dans Le Gone du Chaâba de Begag, les lieux 

marginalisés deviennent des espaces de témoignage silencieux (Reeck, 2012: 125), 



61 

 

mais Charef les décrit sans pathos, par des observations sobres. Le roman matérialise 

également le thème Beur de la double appartenance. La «maison» renvoie au monde 

familial arabe, marqué par l’autorité paternelle et le silence maternel, tandis que 

l’extérieur représente la société française : école, institutions, mairie. Ce passage 

constant entre deux sphères crée un conflit linguistique et psychologique. Le narrateur 

confie : « À l’école, je parle moins… À la maison, je ne parle pas non plus. » (25). 

Cette absence de mots illustre l’état d’intranger défini par Vitali (2011: 8), étranger 

dans sa propre langue. Ainsi, le bidonville devient un espace identitaire intermédiaire. 

La brièveté des phrases reflète l’étroitesse de l’espace. La langue de Charef, simple et 

silencieuse, rejoint la notion de « littérature naturelle » de Sebkhi (1999: 3). Il ne 

poétise pas la pauvreté ; il en écrit le silence. « Le soir, je regarde le ciel… J’imagine 

un autre monde » (Charef, 2018: 54) : cette simplicité transforme le silence en 

profondeur esthétique et en forme de résistance. L’espace du bidonville est aussi une 

allégorie de la mémoire postcoloniale française. Cello (2008: 43) définit ces lieux 

comme des territoires de l’identité blessée ; les enfants y restent distants des valeurs 

républicaines comme des traditions parentales. Hargreaves (2014: 5) parle d’une 

«topographie du désenchantement». Chez Charef, cette topographie prend une 

dimension enfantine où l’imagination sert de contrepoids à la misère. « Je rêve d’une 

rue sans boue… » (Charef, 2018: 103) devient un désir de purification sociale autant 

que linguistique. Ainsi, le bidonville n’est pas seulement le lieu de l’exclusion, mais 

celui de la lutte pour rester humain. L’espace incarne simultanément pauvreté et 

espoir, exclusion et dignité. L’écriture de Charef unit l’héritage testimonial de la 

littérature Beur au réalisme social de la littérature de banlieue. Comme l’affirme 

Vitali: « Charef ne raconte pas la misère pour la dénoncer, mais pour la reconnaître 

dans sa dignité » (2009: 178). 

 

3.2. Le narrateur enfant et le témoignage invisible 

La plupart des romans Beur et de banlieue construisent le témoignage à 

travers la voix d’un narrateur adulte à la première personne, mais Rue des Pâquerettes 

rompt avec cette tradition. Charef rend visibles l’identité immigrée et la pauvreté à 

travers un narrateur enfant. De même, le narrateur enfant de Begag (Tilbe & 

Topaloğlu, 2023; Tilbe & Topaloğlu, 2025) est le témoin silencieux de l’identité 

culturelle. Ce choix n’est pas seulement esthétique ; la voix de l’enfant, à la fois 

victime et témoin de l’exclusion, produit une nouvelle perspective. Dès l’ouverture 

du roman, le silence du narrateur est déterminant : « Je ne parle pas beaucoup. À la 

maison, on se tait. Dehors, on n’a pas grand-chose à dire. » (Charef, 2018: 18) Cette 

courte phrase résume toute la poétique de Charef : le silence devient la langue de 

l’existence. Sebkhi (1999: 3), en définissant la littérature Beur, qualifie ce silence d’« 

expression des marges sans éloquence », c’est-à-dire une littérature du non-dit plutôt 

que du discours. Le narrateur enfant de Charef représente la forme la plus pure de 

cette littérature silencieuse. Il ne recourt pas aux grandes ressources du langage pour 

expliquer son monde, mais à des observations simples : « Je regarde la cour. Les murs 

sont sales. Les enfants rient sans raison. Moi, je les regarde. » (Charef, 2018: 22) Ce 

regard n’est ni romantique ni dramatique. Dans ce regard, il n’y a que le témoignage. 

Le témoignage de l’enfant est à la fois un récit individuel et le miroir d’un 

silence social. Dans Rue des Pâquerettes, l’acte de voir équivaut à l’incapacité de 

parler. Le narrateur observe tout, mais ne le verbalise pas. Cette stratégie correspond 

à la définition de l’intranger de Vitali: « L’intranger vit dans le pays des mots, mais 



62 

 

sans droit de parole » (2011: 8). L’enfant vit donc dans la langue, mais n’en est pas le 

propriétaire. Cette apatridie linguistique est le destin commun de l’identité immigrée 

et de l’enfance. La scène du milieu du roman illustre clairement cette situation : « Le 

maître me demande de lire. Ma bouche ne bouge pas. Les lettres dansent sur le papier» 

(47). Cette scène ne montre pas seulement une difficulté de lecture, mais un silence 

culturel. La langue n’appartient pas à l’enfant ; le français reste encore la langue de 

l’autre. Hargreaves explique cette situation comme « la fracture linguistique entre 

l’école et la maison » (2014: 5). La rupture entre l’arabe parlé à la maison et le français 

enseigné à l’école conduit à une scission identitaire. Ainsi, le narrateur enfant est à la 

fois élève et étranger. Son silence n’est pas un manque, mais une forme de résistance: 

une expression plurielle face à la voix unique du système éducatif français. 

Le narrateur enfant de Charef diffère de l’observateur du réalisme classique. 

Son regard n’est pas naïf, mais révélateur. Cello (2008: 42) souligne que, dans les 

romans Beurs, le regard de l’enfant assume la fonction de la lucidité de l’innocence. 

Il voit la réalité de manière plus nue que les adultes, mais sans la transformer en un 

discours idéologique. Au milieu du roman, lorsqu’il observe les mains de sa mère, le 

narrateur dit : « Les mains de ma mère sont vieilles, même quand elle rit » (62). La 

simplicité émotionnelle de cette phrase reflète l’essence du choix esthétique de 

Charef: « ne pas dire est plus fort que montrer ». Vitali définit cette caractéristique de 

la littérature Beur comme le témoignage sans rhétorique (2009 : 176). La voix 

enfantine de Charef est la forme la plus sincère de cette absence de rhétorique. Il ne 

dramatise pas le traumatisme ; il le vit, l’observe et le porte en silence. Ainsi, Rue des 

Pâquerettes transforme la colère du roman Beur en une sérénité silencieuse. 

Le roman aborde le thème de l’enfance à la fois comme innocence et comme 

épistémologie de l’exclusion sociale. Le narrateur du roman est conscient de la 

discrimination institutionnelle en France ; mais il la vit non pas dans un langage 

conceptuel, mais dans celui des expériences quotidiennes : « Les autres enfants 

rentrent chez eux après l’école. Nous, on rentre au bidonville » (Charef, 2018: 38). 

Cette phrase exprime de la manière la plus simple la distance entre «nous» et «eux». 

Hargreaves (2014: 6) désigne cette situation comme la conscience de l’exil intérieur. 

Ce n’est donc plus une migration géographique, mais un exil intérieur. 

Dans ce contexte, la langue du narrateur enfant transporte le récit identitaire 

de la littérature Beur vers un nouveau plan : elle transforme la colère politique des 

adultes en une conscience silencieuse des enfants. Sebkhi (1999: 4) la définit comme 

la naissance d’une parole légitime par la fragilité. Au fil du roman, la voix du narrateur 

enfant mûrit, mais garde son silence : « Je n’ai pas de colère. Juste un poids dans la 

poitrine » (105). Cette phrase représente l’essence du récit de Charef : une quête de 

justice sans colère. Elle élève la forme initiale du témoignage Beur à une maturité 

linguistique. Vitali (2011: 12) affirme que, dans ce type de récits, la langue acquiert 

désormais une fonction affective et mémorielle. Autrement dit, la langue n’est plus 

seulement un moyen d’expression, mais une forme de souvenir. Dans ce contexte, Rue 

des Pâquerettes se situe comme un exemple de mémoire sociale écrite à la voix de 

l’enfance dans la transition entre le roman Beur et le roman de banlieue. La langue de 

l’enfant transforme l’invisibilité en conscience. Le narrateur enfant de Charef 

reformule la langue de l’exclusion : une voix qui ne parle pas mais qui voit, sans 

colère, mais consciente. Ce narrateur redéfinit le concept de témoignage, thème 

fondateur de la littérature Beur, en lui donnant une profondeur nouvelle. Ainsi, Rue 



63 

 

des Pâquerettes conçoit le narrateur enfant comme un instrument littéraire et un 

producteur de vérité sociale. 

 

3.3. Langue, éducation et quête d’appartenance 

Rue des Pâquerettes, place au centre le thème de l’appartenance linguistique, 

l’un des problèmes communs à la littérature Beur et à la littérature de banlieue. Tout 

au long du roman, la langue est à la fois un espace de libération et d’exclusion. À 

mesure que l’enfant narrateur s’intègre dans le système éducatif français, il comprend 

que la langue qu’il parle ne le rend pas visible : « À l’école, je lis, j’écris, mais les 

mots ne sont pas les miens. » (45). Cette expression rappelle directement le concept 

d’intranger linguistique de Vitali: « L’intranger écrit dans une langue apprise, non 

héritée ; il parle français mais sans en posséder la mémoire » (2011: 7). Dans ce 

contexte, le français est, pour le narrateur enfant du roman, à la fois la langue de la 

visibilité publique et l’instrument du silence intime. L’enfant parle français à l’école 

mais reste silencieux à la maison. Cette dualité se manifeste, selon la définition 

d’Hargreaves (2014: 5), comme une fracture linguistique entre l’école et la maison. 

La tension linguistique, observée chez la plupart des écrivains Beurs, n’est pas 

seulement communicationnelle, mais ontologique : l’individu tente de construire une 

identité entre deux langues, sans appartenir pleinement ni à l’une ni à l’autre. 

Tout au long du roman, l’espace scolaire devient la scène de la contradiction 

entre le discours des valeurs universelles de la société française et la réalité migratoire. 

Cette situation représente la forme mûrie du conflit linguistique identifié par Tilbe & 

Topaloğlu (2024) dans le premier roman de Charef. La figure de l’instituteur, bien 

qu’elle semble incarner l’intégration, est en même temps l’instrument de 

l’assimilation. Dans une scène du roman, le narrateur dit : « Le maître me dit qu’ici 

tout le monde est pareil. Mais je vois bien que non » (48). Cette prise de conscience 

marque le moment où l’enfant perçoit son altérité à travers la langue. Cello (2008: 44) 

affirme que, dans les romans Beurs et de banlieue, l’école fonctionne comme la 

fabrique de l’inégalité républicaine. Autrement dit, l’école promet officiellement 

l’égalité, mais elle devient, pour les enfants au faible capital culturel, un lieu 

institutionnel de production de l’échec. Sebkhi (1999: 2) explique également cette 

mutité institutionnelle de la littérature Beur sous la forme d’une double illégitimité : 

la première au sein de l’institution littéraire, la seconde au sein de l’institution 

éducative. Dans Rue des Pâquerettes, cette illégitimité se matérialise sous forme de 

silence : l’enfant ne parle pas, mais comprend. C’est la transformation du silence en 

une forme de résistance. 

 

3.3.1. La valeur de la langue comme capital social 

Dans l’univers du roman, le français est perçu comme une clé de classe 

sociale. Cette situation, comme dans les récits migratoires étudiés par Tilbe & Tilbe 

(2019) dans le cadre de l’approche de la (dé)culturation, montre que la langue produit 

à la fois visibilité et aliénation. Pour le père de l’enfant, la langue signifie trouver un 

emploi, parler avec l’État ou comprendre un contrat de location ; pour l’enfant, elle 

signifie être reconnu. La scène au milieu du roman l’illustre clairement : « Papa ne 

comprend pas les lettres. Alors, c’est moi qui lis les papiers de la mairie » (56). Dans 

cette scène, l’enfant acquiert un nouveau statut au sein de la famille à travers la langue. 

Le français touche ainsi à la fois à l’identité nationale et aux relations de pouvoir 

intergénérationnelles. Goudaillier explique ce type de transformation linguistique par 



64 

 

le concept de contre-légitimité linguistique : « Le français des cités n’est pas un rejet 

du français, mais une réappropriation du pouvoir symbolique par ceux qui en ont été 

exclus » (2002: 14). Le narrateur de Charef vit lui aussi ce processus de 

réappropriation : il transforme la langue sans la briser, il l’intériorise silencieusement. 

Ainsi, dans Rue des Pâquerettes, le français n’est pas un héritage colonial, mais un 

instrument de subjectivation. 

Dans les chapitres suivants du roman, l’acte de lecture et d’écriture devient 

pour l’enfant un symbole de libération de l’espace physique : « Je lis sans suivre les 

mots avec mon doigt. C’est comme si j’étais ailleurs » (73). Cette phrase montre la 

fonction salvatrice de la lecture. La langue extrait l’enfant de la boue du bidonville ; 

les mots deviennent la forme préliminaire de la liberté. Vitali définit cette 

transformation chez les écrivains Beurs comme l’émancipation scripturale (2009: 

176). L’écriture, dans ce contexte, fait du français à la fois une langue d’éducation et 

un espace d’existence de soi. À ce point, la simplicité du style de Charef prend tout 

son sens. Il n’y a ni Verlan ni argot ; cette absence n’est pas un manque, mais un choix 

d’usage linguistique. Sebkhi l’explique par la métaphore de la langue des tripes : une 

expression directe, sans ornement, honnête (1999: 4). Rue des Pâquerettes concrétise 

cette conception de la langue à travers la voix du narrateur enfant. À la fin du roman, 

le narrateur maîtrise désormais la langue avec fluidité, mais l’appartenance demeure 

incomplète : « Je parle bien français maintenant, mais je ne sais pas d’où je viens » 

(118). Cette phrase résume l’essence de la littérature Beur : le français offre la 

visibilité mais efface les racines. Hargreaves définit cette dualité comme le paradoxe 

identitaire du Beur (2014: 8). La langue que parle l’enfant lui confère une nouvelle 

place, mais cette place demeure celle des autres. En fin de compte, la langue n’est ni 

purement libératrice ni totalement oppressive. Elle constitue l’espace intermédiaire de 

l’identité, l’entre-deux linguistique (Vitali, 2011: 12). Le jeune héros de Charef se 

tient au centre de cet espace : il parle mais reste silencieux, apprend mais s’aliène, 

s’attache à l’écriture mais perd ses racines. Rue des Pâquerettes redéfinit la fonction 

de la langue dans les romans Beurs et de banlieue. Le narrateur enfant de Charef 

expérimente le français comme une forme d’identité apprise. Ce processus évolue sur 

une ligne fine entre adaptation linguistique et perte culturelle. Le roman montre que 

la langue construit une identité intermédiaire, mais que cette identité porte aussi un 

prix silencieux. Ainsi, la langue acquiert une double signification : d’un côté la 

libération, de l’autre la diminution. Le français est à la fois la maison et l’exil du 

protagoniste. 

 

3.4. Famille, morale et solidarité sociale 

Rue des Pâquerettes aborde l’expérience migratoire comme un microcosme 

familial plutôt qu’un récit individuel. La famille y est à la fois refuge et source de 

contrainte. Le narrateur grandit entre l’autorité silencieuse du père et la résistance 

muette de la mère : « Papa ne parle pas beaucoup… Maman parle avec les yeux » 

(31). Le père incarne l’immigré ouvrier postcolonial, présent physiquement en France 

mais mentalement au village, tandis que la mère représente la mémoire silencieuse et 

l’endurance émotionnelle. Vitali décrit cette figure maternelle comme « gardienne 

d’une mémoire silencieuse » (2011: 10). Le silence maternel devient pour l’enfant un 

mode de transmission morale. Le père, quant à lui, porte la pauvreté et la perte de 

dignité : « Les mains pleines de boue… Il ne se plaint jamais » (27). Cette figure 

correspond au « père déchu », identifié par Hargreaves non comme effondrement 



65 

 

patriarcal mais comme impuissance masculine dans le contexte postcolonial (2014: 

7). L’enfant comprend la souffrance du père davantage que son autorité, ce qui fonde 

le noyau moral du roman. La mère incarne une « éthique du silence maternel » 

(Sebkhi, 1999: 4). Sa morale ne passe pas par la parole mais par le regard : « Quand 

Maman me regarde, j’ai honte de mentir » (Charef, 2018: 84). Tilbe (2021) et Tilbe 

& Civelek (2018) interprètent ce silence comme une résistance culturelle et une phase 

de conciliation identitaire. La mère, à la fois mémoire de l’Algérie et résilience en 

France, représente un centre de solidarité : «Les femmes partagent le pain, un sourire» 

(66). La pauvreté, dans le roman, est portée avec dignité : « On n’a pas grand-chose, 

mais on ne vole pas » (79). Ce principe correspond au « réalisme moral » évoqué par 

Cello (2008: 46) et à la « dignité ordinaire » définie par Thomas (2013: 185). Les 

relations de voisinage deviennent un espace de résistance collective : « Tout le monde 

aide à réparer les toits » (52). Vitali qualifie ces scènes d’« éthique communautaire » 

(2009: 178), où l’entraide précède la morale individuelle. Ainsi, la famille apparaît 

comme un espace d’appartenance et une école éthique : la mère incarne le silence, le 

père - l’honneur, l’enfant - la conscience. À travers ces figures, Charef réaffirme les 

valeurs fondatrices des littératures Beur et de banlieue, solidarité, patience et silence. 

Rue des Pâquerettes transforme la critique sociale en une réflexion morale, montrant 

que même dans la pauvreté la dignité demeure : « Charef ne moralise pas la misère ; 

il la rend humaine » (Vitali, 2009: 179). 

 

3.5. Exclusion et résistance silencieuse 

Dans Rue des Pâquerettes, l’exclusion est à la fois une forme de privation 

économique et d’invisibilité existentielle. À chaque page du roman, les thèmes de la 

négation, de l’invisibilité et de l’absence de parole se répètent. Tilbe & Topaloğlu 

(2020) interprètent cette invisibilité linguistique comme la transformation de la 

contre-légitimité dans le discours Beur en un silence éthique. Le narrateur résume cela 

depuis son univers d’enfant : « Les gens de la ville ne viennent jamais ici. Ils disent 

que c’est dangereux » (59). Cette phrase est la projection, dans la conscience de 

l’enfant, de la ségrégation spatiale en France. La banlieue reste, à la fois physiquement 

et symboliquement, en dehors de l’imaginaire urbain français. Hargreaves définit cette 

situation comme la ségrégation invisible : l’exclusion se perpétue non par la loi, mais 

par le regard (2014: 6). Ainsi, le narrateur enfant de Charef vit non pas dans un espace 

marginalisé, mais dans un univers perceptif exclu. 

Dans le roman de Charef, le silence est à la fois la langue de la répression et 

celle de la résistance. Le narrateur se tait constamment, mais ce silence n’est pas 

passif; il est l’expression d’une posture morale : « Je n’ai rien dit, parce que parler, 

c’est inutile » (91). Dans cette phrase, « parler, c’est inutile » constitue la forme 

silencieuse de la conscience et de la transformation de l’exclusion. Sebkhi définit ce 

type de silence dans de tels récits comme une esthétique du non-dit (1999: 3). Charef 

fait du mutisme de son héros non un manque, mais une sagesse éthique. Cette forme 

de silence se distingue du ton colérique de la littérature Beur. Vitali souligne cette 

différence : « Chez Charef, la résistance ne crie pas ; elle endure » (2009: 179). La 

résistance ne crie pas ; elle supporte. Cette endurance n’est pas passivité, mais 

patience morale. Le pouvoir d’observation de l’enfant remplace la critique sociale : il 

voit, il comprend, mais il ne parle pas haut. 

Tout au long du roman, la relation du narrateur avec le français représente une 

autre face de l’exclusion. L’enfant vit à l’intérieur de la langue, mais n’en est pas le 



66 

 

propriétaire : « Je comprends les mots, mais parfois, ils me glissent des mains » (63). 

Cette phrase montre concrètement que la langue est un espace instable. Goudaillier 

définit cette aliénation linguistique comme dépossession linguistique : les mots 

n’appartiennent pas à celui qui parle, ils parlent à travers lui (2002: 16). Dans ce cas, 

le français cesse d’être un instrument d’assimilation pour devenir la voix d’une 

identité fragile. La langue du narrateur n’est pas parfaite, mais cette imperfection est 

un choix esthétique. Podhorná-Polická interprète ces ruptures discursives de la langue 

des banlieues comme une stratégie identitaire (2010: 38). Charef place cette fracture 

non dans la langue elle-même, mais dans le rythme du silence. 

Le bidonville de Nanterre, cadre du roman, est le centre silencieux de 

l’exclusion et de la résistance : « Même dans la boue, les enfants jouent » (53). Le 

verbe « joue » dans cette phrase représente la forme silencieuse de l’espoir. Même au 

milieu de la boue, la vie continue ; c’est le message éthique commun aux romans de 

banlieue. Cello qualifie de telles scènes de réalisme de la dignité (2008: 46). Le roman 

de Charef porte un optimisme rare dans la littérature Beur : l’exclusion conduit non à 

la tragédie, mais à la solidarité. Les liens simples, voisinage, maternité, enfance, 

forment un réseau de résistance silencieuse. Thomas appelle cette dimension de la 

littérature Beur et de la littérature de banlieue une poétique de la coexistence (2013: 

186). Dans Rue des Pâquerettes, la résistance silencieuse consiste précisément en 

cela: exister sans parler, demeurer exclu sans disparaître. 

Vers la fin du roman, la voix intérieure de l’enfant se transforme en une 

conscience morale : « Je ne veux pas me battre. Je veux juste comprendre » (107). 

Cette phrase résume la poétique éthique de Charef : résister, ce n’est pas combattre, 

c’est comprendre. L’auteur remplace la colère de la littérature Beur par une quête 

silencieuse de justice. Vitali conceptualise cette tendance comme résistance 

compassionnelle (2011: 12). Ce type de résistance n’est pas idéologique, mais 

humaine. Rue des Pâquerettes transforme le discours politique en une éthique du 

silence. La dernière phrase du roman couronne cet équilibre éthique : « Je ne veux 

plus être invisible » (122). Cette parole n’est pas seulement un vœu individuel, mais 

l’essence même du parcours de la littérature Beur et de la littérature de banlieue. 

L’enfant silencieux de Charef réclame le droit d’exister, même sans parler. 

Rue des Pâquerettes n’exprime pas l’exclusion par des slogans ou par la 

rhétorique. Charef transforme l’invisibilité en une scène éthique : la langue de ceux 

qui ne peuvent pas parler est le silence ; le mutisme devient une forme de témoignage. 

Dans ce contexte, le roman unit la lutte identitaire de la littérature Beur à la conscience 

sociale de la littérature de banlieue. Cette union fait naître le concept de résistance 

silencieuse : ni colère ni résignation, mais conscience humaine. « Charef transforme 

le silence en acte moral » (Vitali, 2009: 180). 

 

4. Discussion 
Rue des Pâquerettes marque le passage de la littérature Beur à la littérature 

urbaine non par une rupture formelle, mais par une évolution éthique. Le narrateur 

enfant de Charef prolonge la thématique Beur de la double appartenance, mais il 

l’exprime non par la colère adulte, mais plutôt par une conscience enfantine fondée 

sur le silence. Charef renouvelle ainsi la tradition testimoniale en proposant une 

épistémologie du silence. Si, comme l’indique Hargreaves, les premiers écrivains 

Beurs furent considérés comme des « sociologues malgré eux » (2014: 3), Rue des 

Pâquerettes dépasse la simple observation sociale pour atteindre une profondeur 



67 

 

morale, relevant du « réalisme moral » décrit par Cello (2008: 46). Là où les romans 

Beurs des années 1980 exprimaient une colère identitaire, Charef transforme cette 

colère en résistance silencieuse et en simplicité narrative. 

La langue devient dans ce cadre un lieu central. En se distanciant du Verlan, 

de l’argot et du français hybride, Charef crée une nouvelle forme de légitimité 

linguistique : non une langue de rupture, mais une langue de retenue. Sebkhi (1999: 

2) évoquait la double illégitimité des écrivains Beurs ; Charef la dépasse par un 

français simple et standard, relevant de la «littérature de résistance compassionnelle» 

(Vitali, 2009: 179). Ici, le silence n’est plus exclusion, mais maturité. Le roman 

transpose également la dualité spatiale caractéristique de la littérature Beur dans un 

réalisme urbain : le bidonville de Nanterre devient archive postcoloniale (Thomas, 

2013: 186) et espace d’épreuve humaine. Le narrateur enfant, « conscience qui voit » 

plutôt que qui parle, incarne cette dimension morale : « Je veux juste comprendre » 

(107). Cette posture rejoint la « pédagogie de la compassion » évoquée par Vitali 

(2011: 12), faisant du témoignage non une technique, mais une pratique éthique. 

Ainsi, Rue des Pâquerettes universalise l’expérience locale. Le silence devient 

langage, la banlieue devient question éthique : « Comment voir l’invisible ? » La 

dernière phrase, « Je ne veux plus être invisible » (122), résume l’héritage Beur et 

banlieusard : non le droit de parler, mais le droit d’exister. Comme l’affirme 

Hargreaves, ces textes parlent moins de la France des immigrés que de l’humanité 

tout court (2014: 9). Charef propose donc une poétique morale fondée sur la dignité 

et la résistance silencieuse. 

 

Conclusion générale 
Rue des Pâquerettes peut être considérée comme le point culminant éthique 

d’un long parcours littéraire allant de la littérature Beur à la littérature de banlieue. 

Les récits migratoires inaugurés dans les années 1980 avec les romans Beur se sont 

d’abord construits autour des thèmes de l’identité, de la colère et de l’appartenance, 

marquant la tentative des générations postcoloniales de définir leur place en France. 

Cependant, le roman de Charef réinterprète ces thèmes : la colère cède la place à une 

conscience silencieuse, la quête identitaire se transforme en témoignage éthique, et la 

complexité linguistique devient une simplicité sincère. Le roman, à travers les yeux 

d’un narrateur enfant, écrit l’histoire silencieuse d’un monde invisible : celle du 

bidonville dans les banlieues françaises. Ce narrateur devient la voix de ceux qui ne 

peuvent pas parler, le témoin de ceux qu’on ne voit pas. 

Le roman peut être lu comme un texte charnière qui réinterprète l’héritage 

idéologique et esthétique de la littérature Beur. Il porte moins la colère de l’exil que 

la conscience du silence. Charef aborde les thèmes de la migration, de l’exclusion et 

de la pauvreté non pas à travers un discours politique explicite, mais par les 

observations sincères d’un enfant. Ainsi, la langue cesse d’être un instrument de 

protestation sociale pour devenir une forme d’expression éthique tournée vers 

l’existence, la mémoire et la dignité humaines. La force du roman réside dans sa 

capacité à dépasser les frontières de l’identité qu’il représente. La caractéristique 

essentielle de la littérature Beur, la « double appartenance », n’est plus ici un conflit 

identitaire, mais une conscience de la pluralité humaine. Le silence du narrateur enfant 

reflète à la fois la voix étouffée de la génération immigrée et la solitude existentielle 

de l’être humain. En transformant ce silence en choix esthétique, Charef fonde une 

nouvelle morale linguistique dans la littérature. 



68 

 

Situé au point de passage entre la littérature Beur et la littérature urbaine, le 

roman propose moins une innovation formelle qu’une posture éthique. L’épuration de 

la langue, l’intériorité des personnages et la fonction testimoniale de l’espace 

transforment le roman en une représentation non seulement de la migration, mais de 

la condition humaine. La banlieue n’y est pas seulement une géographie, mais un lieu 

de mémoire où se croisent histoire, pauvreté, appartenance et espoir. L’écriture de 

Charef vise à rendre visible la dignité de l’invisible, sans se limiter à la rhétorique de 

la victimisation. L’auteur ne dramatise pas l’altérité : il la banalise, car la visibilité 

trouve désormais son sens dans l’ordinaire. En ce sens, le roman n’offre ni récit 

héroïque ni tragédie, mais un témoignage silencieux de l’humanité. 

Rue des Pâquerettes montre qu’il est possible de parler sans bruit, de 

comprendre sans expliquer, de résister sans se montrer. En fin de compte, cette œuvre 

dépasse les frontières entre littérature Beur et littérature urbaine pour atteindre un 

discours éthique universel. Le silence de Charef naît d’une fracture sociale, mais se 

forme dans une sagesse esthétique. Ce silence est à la fois celui d’une langue et d’une 

génération : l’expression littéraire du droit de l’homme à exister avec dignité, envers 

et contre tout6. 

 

BIBLIOGRAPHIE  

AUGÉ, Marc, 1992, Non-Lieux: Introduction à une anthropologie de la surmodernité, 

Paris, Seuil. 

BEGAG, Azouz, 1986, Le Gone du Chaâba, Paris, Seuil. 

BENMILOUD, Y, 2003, Allah Superstar, Paris, Librairie Générale Française.  

CELLO, Serena, 2011, «Au-delà du roman Beur: La littérature de banlieue», 

Quaderni di Palazzo Serra, 21, pp. 189–211.  

CHAREF, Mehdi, 1983, Le Thé au harem d’Archi Ahmed, Paris, Mercure de France. 

CHAREF, Mehdi, 2018, Rue des Pâquerettes, Paris, Mercure de France. 

CHRAÏBI, Driss, 1955, Les Boucs, Paris, Denoël. 

DJAÏDANI, Rachid, 1999, Boumkoeur, Paris, Seuil. 

EDWARDS, Rachel, 1993, Reviews : Voices from the North African Immigrant 

Community in France: Immigration and Identity in Beur Fiction. By Alec G. 

Hargreaves. New York and Oxford, Berg, 1991. Journal of European Studies, 23(3), 

362-363. https://doi.org/10.1177/004724419302300337 (Original work published 

1993) 

GOUDAILLER, Jean-Pierre, 2002, «De l'argot traditionnel au français contemporain 

des cités», La linguistique, 38(1), 5-24. https://doi.org/10.3917/ling.381.0005. 

GUÈNE, Faïza, 2004, Kiffe kiffe demain, Paris, Hachette Littératures. 

 
6 Déclaration relative à l’utilisation de l’intelligence artificielle : Dans le cadre de la 

rédaction de cet article, des outils d’intelligence artificielle générative (principalement 

ChatGPT-5, DeepL et, à l’occasion, Grammarly) ont été utilisés afin d’améliorer la cohérence 

linguistique du texte, de faciliter la révision stylistique et d’harmoniser la mise en forme des 

références. Leur utilisation est restée strictement limitée à des tâches de soutien rédactionnel 

et n’a en aucun cas influencé la conception scientifique de l’étude. L’ensemble des choix 

théoriques, des analyses, des interprétations et de la sélection bibliographique relève 

exclusivement de la responsabilité académique des auteurs. 

 



69 

 

HARGREAVES, Alec G., 2014, «De la littérature ‘Beur’ à la littérature de ‘banlieue’: 

des écrivains en quête de reconnaissance», Africultures, 2014/1(97), 144–149. 

https://doi.org/10.3917/afcul.097.0144  

MOKEDDEM, Malika, 1990, Les hommes qui marchent, Paris, Grasset. 

PODHORNÁ-POLICKÁ, Alena, 2006, «Les aspects stylistiques de la Verlanisation» 

(Stylistic aspects of "Verlanisation"), in Dialogue des cultures: interprétation, 

traduction. Praha: Ústav translatologie, Filozofická fakulta Univerzity Karlovy v 

Praze: 37-62. ISBN 80-7308-147-4. 

RACHEDI, Mabrouck, 2006, Le Poids d’une âme, Paris, Éditions Léo Scheer. 

REECK, Laura, 2012, «La littérature Beur et ses suites», Hommes et migrations, 120–

129, https://doi.org/10.4000/hommesmigrations.1077.  

SANTAKI, Rachid, 2011, Les anges s’habillent en caillera, Paris, Moisson Rouge. 

SEBKHI, Habiba, 1999, « Une “littérature naturelle” : le cas de la littérature Beur ». 

Itinéraires et contacts de cultures, (27), 16-27 ; (consulté le 13/09/2015 sur le site 

www.limag.refer.org). 

TILBE, Ali & TOPALOĞLU, Yusuf, 2024, Beur Yazını ve Verlan Dili: Çatışma ve 

Ekin(siz)leşme Yöntembilimi Bağlamında Frankofon Göç(er) Romanı Okumaları, 

Günce Yayınları.  

TILBE, Ali & TOPALOĞLU, Yusuf, 2024, Mehdi Charef’in Beur anlatısı Le Thé au 

Harem d’Archi Ahmed’de göç ve uyum: Çatışma ve kültür(süz)leşme yöntembilimi 

okuması, Kafkas Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 34, 577–620. 

https://doi.org/10.56597/kausbed.1586614 

TILBE, Ali & TOPALOĞLU, Yusuf, 2023, Azouz Begag’ın Şabalı Çocuk (Le Gone 

du Chaâba) adlı göç anlatıda dilsel-anlatısal yapı ve izleksel çözümleme, Söylem: 

Journal of Philology, 8(3), 928–950. 

TILBE, Ali, 2021, Göç(er) anlatısı incelemelerinde çatışma ve kültür(süz)leşme 

yöntembilimi, In TILBE, A. & ATALAY, M. C. (Eds.), Göç ve Sanat Okumaları-I 

(pp. 9–32). Transnational Press London. 

TILBE, Ali & TOPALOĞLU, Yusuf, 2020, Beur yazını ve Verlan dili: Fransa’daki 

Kuzey Afrika göç(er) söylemi, Söylem: Journal of Philology, 5(2), 329–350. 

TILBE, Ali & TILBE, Fethiye, 2019, Zülfü Livaneli’nin Bir Kedi, Bir Adam, Bir 

Ölüm adlı göç anlatısı: Çatışma ve kültür(süz)leşme yaklaşımı, In T. B. A. TILBE 

(Ed.), Göç, Kültür ve Yazın (pp. 119–154). Transnational Press London. 

TILBE, Ali & CIVELEK, Kamil, 2018, Çatışma ve göç kültürü modeli bağlamında 

göç anlatısı okuması: Yüksel Pazarkaya’nın Savrulanlar’ı, Göç Dergisi, 5(1), 77–106. 

THOMAS, Dominic, 2013, Noirs d'encre. Colonialisme, immigration et identité au 

cœur de la littérature afro-française, Paris, La Découverte.  

VAŠKOVÁ, Petra, 2011, Le lexique argotique sur Skyrock: analyse des néologismes 

en synchronie dynamique (2003 et 2008) [Magisterská diplomová práce, Masarykova 

univerzita, Filozofická fakulta]. Brno. 

VITALI, Ilaria, 2009, «De la littérature Beure à la littérature urbaine : le regard des 

‘Intrangers’», Nouvelles Études Francophones, 24(1), 172–183.  

VITALI, Ilaria, 2011, Intrangers (I). Post-migration et nouvelles frontières de la 

littérature Beur, Louvain-la-Neuve, Academia–L’Harmattan.  

VITALI, Ilaria, 2011, Intrangers (II). Littérature beur, de l'écriture à la traduction, 

Louvain-La-Neuve, L'Harmattan, Éditions Academia, coll. « Sefar ». 




