EXCLUSION SOCIALE : LE PASSAGE DE LA LITTERATURE
BEUR A LA LITTERATURE DE BANLIEUE DANS RUE DES
PAQUERETTES DE MEHDI CHAREF!

Yusuf Topaloglu
Université d’Istanbul-Cerrahpasa, Turquie
yusuf.topaloglu@iuc.edu.tr

Ali Tilbe
Université d’Istanbul-Cerrahpasa, Turquie
ali.tilbe@iuc.edu.tr

Gokhan Dinar
Université de la Défense Nationale, Turquie
gokhandinar@gmail.com

Kamil Civelek
Université d’ Atatiirk, Turquie
ckamil@atauni.edu.tr

https://doi.org/10.29081/INTERSTUDIA.2025.38.05

Résumeé:

Cet article analyse Rue des Paquerettes (2018) de Mehdi Charef comme une
ceuvre charnicre entre la littérature Beur et la littérature de banlieue, a partir d’une
approche thématique. En revisitant ’expérience de I’exclusion & travers le regard
d’un enfant, Charef renouvelle la poétique du témoignage issue de la génération
Beur. Le roman abandonne I’argot et le Verlan pour une langue simple, directe et
silencieuse, ou la parole devient acte éthique. Le bidonville de Nanterre y apparait
comme un espace de mémoire et de dignité, plutdét qu’un lieu de misére. Par cette
esthétique du silence moral, Charef transforme la colére en compassion et la
marginalité en humanité. Rue des Pdquerettes illustre ainsi le passage d’un réalisme
social a une écriture de la résistance intérieure et de la reconnaissance de l’autre.
Mots-clés : littérature Beur, littérature de banlieue, Mehdi Charef, silence éthique,
identité postcoloniale.

Abstract:

This article examines Rue des Pdquerettes (2018) by Mehdi Charef as a
transitional work between Beur literature and banlieue literature, focusing on its
thematic dimensions. Rooted in the socio-historical context of postcolonial migration

! Cet article, intitulé «L'exclusion sociale dans le témoignage d'une enfance invisible : La
réalité¢ de la banlieue et la littérature beur dans le roman Rue des paquerettes de Mehdi
Charef», a été présenté en communication au colloque Formes discursives. Connectivité et
mobilité a travers les cultures, tenu a Bacau (Roumanie), les 30—31 octobre 2025.

57


mailto:yusuf.topaloglu@iuc.edu.tr
mailto:ali.tilbe@iuc.edu.tr
mailto:gokhandinar@gmail.com
mailto:ckamil@atauni.edu.tr

from North Africa to France, the novel revisits the experience of marginalisation
through the eyes of a child narrator. Moving beyond the sociological realism of early
Beur writing, Charef establishes a new aesthetic of ethical silence, where language
becomes a medium of dignity rather than resistance. Through a minimalist style and
the absence of Verlan or argot, Rue des Pdquerettes transforms linguistic simplicity
into moral clarity. The analysis highlights how Charef replaces anger with empathy,
speech with silence, and exclusion with quiet endurance. The study argues that Rue
des Paquerettes exemplifies an ethical evolution in migrant writing : from a literature
of testimony to a literature of compassion and human resilience.

Keywords: Beur literature, banlieue fiction, Mehdi Charef, ethical silence,
postcolonial identity.

Introduction

Les vagues migratoires qui ont suivi la Seconde Guerre mondiale ont
profondément modifié la structure socio-économique de la France, en particulier a
partir des années 1950. Prolongement du passé colonial, I’arrivée massive des
travailleurs algériens, marocains et tunisiens installés dans les banlieues industrielles
a entrainé une marginalisation durable : logements précaires, isolement culturel,
emplois pénibles et exclusion urbaine. La deuxiéme génération, née en France, s’est
retrouvée dans un entre-deux identitaire, ni totalement francaise ni pleinement
maghrébine. Cette situation a donné naissance, dés les années 1980, a la littérature
Beur, un espace d’expression ou les écrivains postcoloniaux ont abordé langue,
identité et appartenance. Comme le note Hargreaves, ces auteurs sont des « témoins
qui font ceuvre de sociologues » (Hargreaves, 2014: 3), leurs textes jouant a la fois un
role documentaire et éthique. A partir des années 1990, la littérature Beur évolue vers
la littérature de banlicue, qui dépasse la seule origine maghrébine et se caractérise par
une esthétique fondée sur D’oralité, le Verlan, la musique et le rythme. Goudaillier
souligne que le «frangais des cités » devient une langue de contre-1égitimité brisant
les normes du frangais standard (Goudaillier, 2002). Dans ce double mouvement,
Charef joue un réle fondamental : Le Thé au harem d’Archi Ahmed (1983) est percu
comme le texte fondateur de la littérature Beur, tandis que Rue des Pdquerettes (2018)
propose une relecture épurée des thématiques de pauvreté, silence, dignité et identité.

Cette ¢tude entend analyser Rue des Pdquerettes comme un texte charnicre
reliant littérature Beur et littérature de banlicue. Le roman dépasse la simple histoire
migratoire pour devenir un témoignage silencieux de la deuxiéme génération.
L’analyse portera sur I’usage du frangais comme outil d’appartenance ou d’exclusion,
ainsi que sur les thémes récurrents de migration, enfance, famille et pauvreté, a partir
du cadre théorique fourni par les travaux de Hargreaves (2014), Sebkhi (1999), Vitali
(2009; 2011), Cello (2008), Goudaillier (2002), Podhorna-Policka (2010) et Vaskova
(2011). La recherche met également en lumiére 1’éthique du silence observée chez
Charef. Contrairement au discours contestataire des écrivains Beur des années 1980,
Rue des Paquerettes adopte une langue simple, sans Verlan ni argot, portée par un
narrateur enfant. Ici, la langue devient moins un instrument de révolte qu’une forme
de résistance intérieure. Ce passage de la colére a la sobriété discursive illustre
I’évolution de la voix Beur vers une parole introspective centrée sur 1’invisibilité
sociale.

La problématique s’articule autour de trois niveaux : social (effets de la
migration sur 1’identité), linguistique (frangais comme outil d’assimilation et

58



d’expression) et esthétique (langue comme résistance). La méthodologie s’inspire de
la théorie postcoloniale (Hargreaves, 2014; Thomas, 2013), des analyses
sociolinguistiques (Goudaillier, 2002) et de I’esthétique du témoignage (Vitali, 2009;
Cello, 2008), ainsi que du modele d’acculturation de Tilbe (2021), qui permet
d’interpréter Rue des Pdquerettes dans la continuité historique de la littérature Beur.
Ainsi, Rue des Pdquerettes apparait comme une ceuvre qui, quarante ans apres Le The
au harem d’Archi Ahmed, revisite les mémes problématiques sous une forme plus
sobre et mature. Le roman incarne a la fois la continuité et la transformation de
I’esthétique Beur, constituant une contribution majeure a la littérature des invisibles
et au récit de la migration en France.

1. La littérature Beur et la littérature de banlieue

La littérature Beur, née dans la seconde moitié du XXe siécle, constitue une
expression centrale des identités issues des migrations postcoloniales. Les arrivées
d’Algérie, du Maroc et de Tunisie ont installé les familles immigrées dans des
banlieues marquées par la pauvreté, conditionnant la production littéraire ultérieure
(Hargreaves, 2014 ; Duchéne, 2002 ; Messili & Ben Aziza, 2004). Le terme Beur, issu
du Verlan, devient un symbole de réappropriation identitaire (Goudaillier, 2002 ;
Podhorna-Policka, 2010). Ces auteurs, nés en France, vivent une identité interstitielle
qualifiée d’intranger, « étranger dans son propre pays » (Vitali, 2011: 7), générant des
tensions linguistiques et culturelles (Vitali, 2009: 172-174). Le mouvement
commence avec Le Thé au harem d’Archi Ahmed (1983) de Charef, révélant la voix
marginalisée des jeunes immigrés (Hargreaves, 2014 ; Tilbe & Topaloglu, 2024). Les
premiers textes relévent d’une narration autobiographique et d’une quéte de légitimite,
d’une « littérature naturelle » jugée illégitime (Sebkhi, 1999: 1-3). Cependant, I’argot,
le Verlan et 'oralité deviennent des marques esthétiques. Le frangais des cités
constitue une contre-légitimité (Goudaillier, 2002), tandis que la verlanisation agit
comme stratégie identitaire (Podhorné-Policka, 2010). Tilbe & Topaloglu (2020;
2025) soulignent le réle central de cette créativité. Dans les années 1990, la littérature
Beur s’oriente vers une dimension urbaine plus collective. Elle « céde la place a une
littérature de banlieue plus sociale et moins ethnicisée » (Hargreaves, 2014). Guéne,
Djaidani et Begag montrent une exclusion partagée (Vitali, 2009; Reeck, 2012). La
voix autobiographique devient polyphonique et multiethnique, intégrant Verlan, hip-
hop et argot (Podhorna-Policka, 2010 ; Vaskova, 2011). Le narrateur enfant de Begag
(1986) annonce celui de Rue des Pdquerettes (Tilbe & Topaloglu, 2023). Charef
occupe une place charniére : son écriture minimaliste incarne un « réalisme qui
témoigne sans étre militant » (Hargreaves, 2014: 4). Pour Vitali (2011), cette
évolution mene vers une post-migration literature centrée sur la réalité locale ; Reeck
(2012) insiste sur la pluralité croissante des voix. La littérature de banlieue devient,
dans les années 2000, un espace autonome, ancré dans 1’héritage Beur mais recentré
sur I’exclusion territoriale (Hargreaves, 2014: 2-3). La Marche pour 1’égalité (1983)
et La Haine (1995) en constituent des tournants. Le passage du « je parle pour ma
communauté » au « nous parlons pour notre génération » (Cello, 2008) marque une
solidarité commune, également soulignée par Tilbe & Civelek (2018). Ce réalisme
urbain révele marginalisation et résistance linguistique (Cello, 2008: 41). Les usages
lexicaux meuf, keuf, relou témoignent d’une identité médiatisée (Vaskova, 2011). La
nouvelle génération, Gueéne, Djaidani, Rachedi, Santaki, renouvelle cette esthétique
que Vitali (2009) nomme oralité urbaine. Vitali (2011) relie ces textes a I’intrangeté,

59



tandis que Thomas (2013) les situe dans un espace transculturel. Charef poursuit cette
dynamique dans Rue des Pdquerettes, ou une langue simple et non argotique révéle
I’humanité silencieuse de la banlieue, illustrant le passage de [’ethnicité a une
citoyenneté urbaine (Hargreaves, 2014). Ainsi, les littératures Beur et de banlieue
redéfinissent I’altérité et la résistance linguistique dans la France contemporaine.

2. Approche linguistique des romans Beur et de banlieue

Dans les romans Beur et de banlieue, le pouvoir transformateur de la langue
se manifeste principalement par le Verlan et I’argot. Podhorna-Policka (2010) décrit
le Verlan comme un cryptage sociolinguistique inversant la hiérarchie de la langue,
devenant un marqueur identitaire pour les jeunes (Podhorné-Policka, 2010: 38-40).
Vaskova (2011) montre que le frangais des jeunes, diffusé par Skyrock, s’est imposé
comme un répertoire identitaire national. Ces écritures transforment la langue a deux
niveaux : lexical (kiffer, wallah, haram, bled) et syntaxique, par des structures courtes
et orales reflétant I’oralité urbaine (Vitali, 2009). Cette dynamique est évidente dans
Boumkoeur (1999) de Djaidani. A I’inverse, Charef adopte dans Rue des Pdquerettes
une langue épurée et silencieuse, que Hargreaves (2014) qualifie de réalisme ¢éthique.
Le roman devient un texte-pont entre Beur et banlicue, alliant témoignage intime et
critique sociale. Comme le souligne Cello (2008), Ia littérature de banlieue transforme
I’écart linguistique en valeur esthétique. Verlan, argot et silence narratif convergent
ainsi pour « faire parler I’invisible », révélant 1’exclusion spatiale, émotionnelle et
identitaire des banlieues postcoloniales.

3. Analyse du roman
3.1. Migration et espace : la réalité sociale du bidonville

Le contexte social de la littérature Beur et de la littérature de banlieue s’est
fagonné avec la migration maghrébine vers la France a partir des années 1950. Les
premicres générations de cette migration ont vécu principalement dans des bidonvilles
situés dans des zones dépourvues d’infrastructures et isolées, notamment a Nanterre,
Gennevilliers, Aubervilliers et La Courneuve. Hargreaves résume cette situation ainsi:
« Les familles maghrébines vivaient souvent dans des conditions de relégation
physique et symbolique ; leurs habitations précaires, les bidonvilles, incarnaient la
marginalité sociale » (2014: 3). Ces espaces sont a la fois des lieux d’habitation et les
terrains ou se matérialisent I’exclusion sociale et 1’invisibilité. Dans le cadre du
mode¢le de déculturation/re-culturation de Tilbe (2021), ces espaces deviennent des
lieux de reproduction de la mémoire culturelle et de la résistance. Cello définit
également la caractéristique commune des romans de banlieue comme « I’exploration
du réel urbain et la mise en scéne de la relégation » (2008 : 40).

3.1.1. La texture spatiale du roman : le bidonville de Nanterre

Le roman Rue des Pdquerettes de Charef rend visible la réalité historique des
bidonvilles a travers un témoignage intérieur. Le narrateur, un jeune enfant vivant
dans celui de Nanterre, décrit un espace qui prend valeur de document sociologique :
« L’eau gele dans les bassines. La boue colle aux chaussures. On a toujours froid. »
(12). Ces images évoquent la misére et I’oubli social. L’espace fonctionne comme un
non-lieu (Augé, 1992), et des motifs récurrents, boue, froid, fumée, traduisent
I’invisibilité de ses habitants. Comme dans Le Gone du Chadba de Begag, les lieux
marginalisés deviennent des espaces de témoignage silencieux (Reeck, 2012: 125),

60



mais Charef les décrit sans pathos, par des observations sobres. Le roman matérialise
également le théme Beur de la double appartenance. La «maison» renvoie au monde
familial arabe, marqué par 1’autorité paternelle et le silence maternel, tandis que
I’extérieur représente la société francaise : école, institutions, mairie. Ce passage
constant entre deux sphéres crée un conflit linguistique et psychologique. Le narrateur
confie : « A I’école, je parle moins... A la maison, je ne parle pas non plus. » (25).
Cette absence de mots illustre 1’état d’intranger défini par Vitali (2011: 8), étranger
dans sa propre langue. Ainsi, le bidonville devient un espace identitaire intermédiaire.
La brieveté des phrases refléte 1’étroitesse de I’espace. La langue de Charef, simple et
silencieuse, rejoint la notion de « littérature naturelle » de Sebkhi (1999: 3). 1l ne
poétise pas la pauvreté ; il en €crit le silence. « Le soir, je regarde le ciel... J’imagine
un autre monde » (Charef, 2018: 54) : cette simplicité transforme le silence en
profondeur esthétique et en forme de résistance. L’espace du bidonville est aussi une
allégorie de la mémoire postcoloniale francaise. Cello (2008: 43) définit ces lieux
comme des territoires de 1’identité blessée ; les enfants y restent distants des valeurs
républicaines comme des traditions parentales. Hargreaves (2014: 5) parle d’une
«topographie du désenchantement». Chez Charef, cette topographie prend une
dimension enfantine ou I’imagination sert de contrepoids a la misere. « Je réve d’une
rue sans boue... » (Charef, 2018: 103) devient un désir de purification sociale autant
que linguistique. Ainsi, le bidonville n’est pas seulement le lieu de I’exclusion, mais
celui de la lutte pour rester humain. L’espace incarne simultanément pauvreté et
espoir, exclusion et dignité. L’écriture de Charef unit 1’héritage testimonial de la
littérature Beur au réalisme social de la littérature de banlieue. Comme 1’affirme
Vitali: « Charef ne raconte pas la misere pour la dénoncer, mais pour la reconnaitre
dans sa dignité » (2009: 178).

3.2. Le narrateur enfant et le témoignage invisible

La plupart des romans Beur et de banlieue construisent le témoignage a
travers la voix d’un narrateur adulte a la premiére personne, mais Rue des Pdquerettes
rompt avec cette tradition. Charef rend visibles I’identité immigrée et la pauvreté a
travers un narrateur enfant. De méme, le narrateur enfant de Begag (Tilbe &
Topaloglu, 2023; Tilbe & Topaloglu, 2025) est le témoin silencieux de I’identité
culturelle. Ce choix n’est pas seulement esthétique ; la voix de I’enfant, a la fois
victime et témoin de 1’exclusion, produit une nouvelle perspective. Dés I’ouverture
du roman, le silence du narrateur est déterminant : « Je ne parle pas beaucoup. A la
maison, on se tait. Dehors, on n’a pas grand-chose a dire. » (Charef, 2018: 18) Cette
courte phrase résume toute la poétique de Charef : le silence devient la langue de
I’existence. Sebkhi (1999: 3), en définissant la littérature Beur, qualifie ce silence d’«
expression des marges sans €loquence », c’est-a-dire une littérature du non-dit plutdt
que du discours. Le narrateur enfant de Charef représente la forme la plus pure de
cette littérature silencieuse. Il ne recourt pas aux grandes ressources du langage pour
expliquer son monde, mais a des observations simples : « Je regarde la cour. Les murs
sont sales. Les enfants rient sans raison. Moi, je les regarde. » (Charef, 2018: 22) Ce
regard n’est ni romantique ni dramatique. Dans ce regard, il n’y a que le témoignage.

Le témoignage de I’enfant est a la fois un récit individuel et le miroir d’un
silence social. Dans Rue des Pdquerettes, I’acte de voir équivaut a 1’incapacité de
parler. Le narrateur observe tout, mais ne le verbalise pas. Cette stratégie correspond
a la définition de I’intranger de Vitali: « L’intranger vit dans le pays des mots, mais

61



sans droit de parole » (2011: 8). L enfant vit donc dans la langue, mais n’en est pas le
propriétaire. Cette apatridie linguistique est le destin commun de 1’identité immigrée
et de I’enfance. La scéne du milieu du roman illustre clairement cette situation : « Le
maitre me demande de lire. Ma bouche ne bouge pas. Les lettres dansent sur le papier»
(47). Cette scéne ne montre pas seulement une difficulté de lecture, mais un silence
culturel. La langue n’appartient pas a 1’enfant ; le francais reste encore la langue de
I’autre. Hargreaves explique cette situation comme « la fracture linguistique entre
I’école et la maison » (2014: 5). La rupture entre 1’arabe parlé a la maison et le frangais
enseigné a 1I’école conduit a une scission identitaire. Ainsi, le narrateur enfant est a la
fois éléve et étranger. Son silence n’est pas un manque, mais une forme de résistance:
une expression plurielle face a la voix unique du systeéme éducatif francais.

Le narrateur enfant de Charef différe de 1’observateur du réalisme classique.
Son regard n’est pas naif, mais révélateur. Cello (2008: 42) souligne que, dans les
romans Beurs, le regard de I’enfant assume la fonction de la lucidité de 1’innocence.
11 voit la réalité de maniére plus nue que les adultes, mais sans la transformer en un
discours idéologique. Au milieu du roman, lorsqu’il observe les mains de sa mére, le
narrateur dit : « Les mains de ma mére sont vieilles, méme quand elle rit » (62). La
simplicité émotionnelle de cette phrase refléte 1’essence du choix esthétique de
Charef: « ne pas dire est plus fort que montrer ». Vitali définit cette caractéristique de
la littérature Beur comme le témoignage sans rhétorique (2009 : 176). La voix
enfantine de Charef est la forme la plus sincére de cette absence de rhétorique. Il ne
dramatise pas le traumatisme ; il le vit, I’observe et le porte en silence. Ainsi, Rue des
Pdquerettes transforme la colére du roman Beur en une sérénité silencieuse.

Le roman aborde le théme de I’enfance a la fois comme innocence et comme
épistémologie de 1’exclusion sociale. Le narrateur du roman est conscient de la
discrimination institutionnelle en France ; mais il la vit non pas dans un langage
conceptuel, mais dans celui des expériences quotidiennes : « Les autres enfants
rentrent chez eux apres 1’école. Nous, on rentre au bidonville » (Charef, 2018: 38).
Cette phrase exprime de la maniére la plus simple la distance entre «nous» et «eux».
Hargreaves (2014: 6) désigne cette situation comme la conscience de I’exil intérieur.
Ce n’est donc plus une migration géographique, mais un exil intérieur.

Dans ce contexte, la langue du narrateur enfant transporte le récit identitaire
de la littérature Beur vers un nouveau plan : elle transforme la colére politique des
adultes en une conscience silencieuse des enfants. Sebkhi (1999: 4) la définit comme
la naissance d’une parole 1égitime par la fragilité. Au fil du roman, la voix du narrateur
enfant mirit, mais garde son silence : « Je n’ai pas de colére. Juste un poids dans la
poitrine » (105). Cette phrase représente 1’essence du récit de Charef : une quéte de
justice sans colere. Elle ¢léve la forme initiale du témoignage Beur a une maturité
linguistique. Vitali (2011: 12) affirme que, dans ce type de récits, la langue acquiert
désormais une fonction affective et mémorielle. Autrement dit, la langue n’est plus
seulement un moyen d’expression, mais une forme de souvenir. Dans ce contexte, Rue
des Pdquerettes se situe comme un exemple de mémoire sociale écrite a la voix de
I’enfance dans la transition entre le roman Beur et le roman de banlieue. La langue de
I’enfant transforme 1’invisibilit¢ en conscience. Le narrateur enfant de Charef
reformule la langue de 1’exclusion : une voix qui ne parle pas mais qui voit, sans
colere, mais consciente. Ce narrateur redéfinit le concept de témoignage, théme
fondateur de la littérature Beur, en lui donnant une profondeur nouvelle. Ainsi, Rue

62



des Pdquerettes congoit le narrateur enfant comme un instrument littéraire et un
producteur de vérité sociale.

3.3. Langue, éducation et quéte d’appartenance

Rue des Paquerettes, place au centre le théme de ’appartenance linguistique,
I’un des problémes communs a la littérature Beur et a la littérature de banlieue. Tout
au long du roman, la langue est & la fois un espace de libération et d’exclusion. A
mesure que I’enfant narrateur s’intégre dans le systéme éducatif frangais, il comprend
que la langue qu’il parle ne le rend pas visible : « A I’école, je lis, j’écris, mais les
mots ne sont pas les miens. » (45). Cette expression rappelle directement le concept
d’intranger linguistique de Vitali: « L’intranger écrit dans une langue apprise, non
héritée ; il parle frangais mais sans en posséder la mémoire » (2011: 7). Dans ce
contexte, le francais est, pour le narrateur enfant du roman, a la fois la langue de la
visibilité publique et I’instrument du silence intime. L’enfant parle frangais a 1’école
mais reste silencieux a la maison. Cette dualité se manifeste, selon la définition
d’Hargreaves (2014: 5), comme une fracture linguistique entre 1’école et la maison.
La tension linguistique, observée chez la plupart des écrivains Beurs, n’est pas
seulement communicationnelle, mais ontologique : 1’individu tente de construire une
identité entre deux langues, sans appartenir pleinement ni a I’une ni a 1’autre.

Tout au long du roman, I’espace scolaire devient la scéne de la contradiction
entre le discours des valeurs universelles de la société francaise et la réalité migratoire.
Cette situation représente la forme mirie du conflit linguistique identifié¢ par Tilbe &
Topaloglu (2024) dans le premier roman de Charef. La figure de Iinstituteur, bien
qu’elle semble incarner I’intégration, est en méme temps I’instrument de
I’assimilation. Dans une scéne du roman, le narrateur dit : « Le maitre me dit qu’ici
tout le monde est pareil. Mais je vois bien que non » (48). Cette prise de conscience
marque le moment ou I’enfant pergoit son altérité a travers la langue. Cello (2008: 44)
affirme que, dans les romans Beurs et de banlieue, 1’école fonctionne comme la
fabrique de I’inégalité républicaine. Autrement dit, 1’école promet officiellement
I’égalité, mais elle devient, pour les enfants au faible capital culturel, un lieu
institutionnel de production de 1’échec. Sebkhi (1999: 2) explique également cette
mutité institutionnelle de la littérature Beur sous la forme d’une double illégitimité :
la premicére au sein de D’institution littéraire, la seconde au sein de I’institution
éducative. Dans Rue des Pdquerettes, cette illégitimité se matérialise sous forme de
silence : I’enfant ne parle pas, mais comprend. C’est la transformation du silence en
une forme de résistance.

3.3.1. La valeur de la langue comme capital social

Dans I'univers du roman, le frangais est percu comme une clé de classe
sociale. Cette situation, comme dans les récits migratoires étudiés par Tilbe & Tilbe
(2019) dans le cadre de I’approche de la (dé)culturation, montre que la langue produit
a la fois visibilité et aliénation. Pour le pere de I’enfant, la langue signifie trouver un
emploi, parler avec 1’Etat ou comprendre un contrat de location ; pour ’enfant, elle
signifie étre reconnu. La scéne au milieu du roman I’illustre clairement : « Papa ne
comprend pas les lettres. Alors, ¢’est moi qui lis les papiers de la mairie » (56). Dans
cette scéne, I’enfant acquiert un nouveau statut au sein de la famille a travers la langue.
Le francais touche ainsi a la fois a I’identité nationale et aux relations de pouvoir
intergénérationnelles. Goudaillier explique ce type de transformation linguistique par

63



le concept de contre-l1égitimité linguistique : « Le frangais des cités n’est pas un rejet
du francais, mais une réappropriation du pouvoir symbolique par ceux qui en ont été
exclus » (2002: 14). Le narrateur de Charef vit lui aussi ce processus de
réappropriation : il transforme la langue sans la briser, il I’intériorise silencieusement.
Ainsi, dans Rue des Pdquerettes, le francais n’est pas un héritage colonial, mais un
instrument de subjectivation.

Dans les chapitres suivants du roman, ’acte de lecture et d’écriture devient
pour I’enfant un symbole de libération de 1’espace physique : « Je lis sans suivre les
mots avec mon doigt. C’est comme si j’étais ailleurs » (73). Cette phrase montre la
fonction salvatrice de la lecture. La langue extrait ’enfant de la boue du bidonville ;
les mots deviennent la forme préliminaire de la liberté. Vitali définit cette
transformation chez les écrivains Beurs comme 1’émancipation scripturale (2009:
176). L’écriture, dans ce contexte, fait du francais a la fois une langue d’éducation et
un espace d’existence de soi. A ce point, la simplicité du style de Charef prend tout
son sens. Il n’y a ni Verlan ni argot ; cette absence n’est pas un manque, mais un choix
d’usage linguistique. Sebkhi 1’explique par la métaphore de la langue des tripes : une
expression directe, sans ornement, honnéte (1999: 4). Rue des Paquerettes concrétise
cette conception de la langue a travers la voix du narrateur enfant. A la fin du roman,
le narrateur maitrise désormais la langue avec fluidité, mais I’appartenance demeure
incompléte : « Je parle bien frangais maintenant, mais je ne sais pas d’ou je viens »
(118). Cette phrase résume I’essence de la littérature Beur : le francais offre la
visibilité mais efface les racines. Hargreaves définit cette dualité comme le paradoxe
identitaire du Beur (2014: 8). La langue que parle I’enfant Iui confére une nouvelle
place, mais cette place demeure celle des autres. En fin de compte, la langue n’est ni
purement libératrice ni totalement oppressive. Elle constitue 1’espace intermédiaire de
I’identité, I’entre-deux linguistique (Vitali, 2011: 12). Le jeune héros de Charef se
tient au centre de cet espace : il parle mais reste silencieux, apprend mais s’aliéne,
s’attache a 1’écriture mais perd ses racines. Rue des Paquerettes redéfinit la fonction
de la langue dans les romans Beurs et de banlicue. Le narrateur enfant de Charef
expérimente le frangais comme une forme d’identité apprise. Ce processus évolue sur
une ligne fine entre adaptation linguistique et perte culturelle. Le roman montre que
la langue construit une identité intermédiaire, mais que cette identité porte aussi un
prix silencieux. Ainsi, la langue acquiert une double signification : d’un coté la
libération, de 1’autre la diminution. Le francais est a la fois la maison et 1’exil du
protagoniste.

3.4. Famille, morale et solidarité sociale

Rue des Pdquerettes aborde I’expérience migratoire comme un microcosme
familial plutot qu’un récit individuel. La famille y est a la fois refuge et source de
contrainte. Le narrateur grandit entre I’autorité silencieuse du pere et la résistance
muette de la meére : « Papa ne parle pas beaucoup... Maman parle avec les yeux »
(31). Le pére incarne I’immigré ouvrier postcolonial, présent physiquement en France
mais mentalement au village, tandis que la mére représente la mémoire silencieuse et
I’endurance émotionnelle. Vitali décrit cette figure maternelle comme « gardienne
d’une mémoire silencieuse » (2011: 10). Le silence maternel devient pour I’enfant un
mode de transmission morale. Le pére, quant a lui, porte la pauvreté et la perte de
dignité : « Les mains pleines de boue... Il ne se plaint jamais » (27). Cette figure
correspond au « pére déchu », identifié par Hargreaves non comme effondrement

64



patriarcal mais comme impuissance masculine dans le contexte postcolonial (2014:
7). L’enfant comprend la souffrance du pére davantage que son autorité, ce qui fonde
le noyau moral du roman. La mére incarne une « éthique du silence maternel »
(Sebkhi, 1999: 4). Sa morale ne passe pas par la parole mais par le regard : « Quand
Maman me regarde, j’ai honte de mentir » (Charef, 2018: 84). Tilbe (2021) et Tilbe
& Civelek (2018) interprétent ce silence comme une résistance culturelle et une phase
de conciliation identitaire. La mere, a la fois mémoire de 1’Algérie et résilience en
France, représente un centre de solidarité : «Les femmes partagent le pain, un sourire»
(66). La pauvreté, dans le roman, est portée avec dignité : « On n’a pas grand-chose,
mais on ne vole pas » (79). Ce principe correspond au « réalisme moral » évoqué par
Cello (2008: 46) et a la « dignité ordinaire » définie par Thomas (2013: 185). Les
relations de voisinage deviennent un espace de résistance collective : « Tout le monde
aide a réparer les toits » (52). Vitali qualifie ces scénes d’« éthique communautaire »
(2009: 178), ou ’entraide précede la morale individuelle. Ainsi, la famille apparait
comme un espace d’appartenance et une école éthique : la mére incarne le silence, le
pére - I’honneur, ’enfant - la conscience. A travers ces figures, Charef réaffirme les
valeurs fondatrices des littératures Beur et de banlieue, solidarité, patience et silence.
Rue des Pdquerettes transforme la critique sociale en une réflexion morale, montrant
que méme dans la pauvreté la dignité demeure : « Charef ne moralise pas la misére ;
il la rend humaine » (Vitali, 2009: 179).

3.5. Exclusion et résistance silencieuse

Dans Rue des Pdquerettes, 1’exclusion est a la fois une forme de privation
économique et d’invisibilité existentielle. A chaque page du roman, les thémes de la
négation, de ’invisibilité et de I’absence de parole se répétent. Tilbe & Topaloglu
(2020) interprétent cette invisibilité linguistique comme la transformation de la
contre-1égitimité dans le discours Beur en un silence éthique. Le narrateur résume cela
depuis son univers d’enfant : « Les gens de la ville ne viennent jamais ici. Ils disent
que c’est dangereux » (59). Cette phrase est la projection, dans la conscience de
I’enfant, de la ségrégation spatiale en France. La banlieue reste, a la fois physiquement
et symboliquement, en dehors de I’imaginaire urbain frangais. Hargreaves définit cette
situation comme la ségrégation invisible : I’exclusion se perpétue non par la loi, mais
par le regard (2014: 6). Ainsi, le narrateur enfant de Charef vit non pas dans un espace
marginalisé, mais dans un univers perceptif exclu.

Dans le roman de Charef, le silence est a la fois la langue de la répression et
celle de la résistance. Le narrateur se tait constamment, mais ce silence n’est pas
passif; il est ’expression d’une posture morale : « Je n’ai rien dit, parce que parler,
c’est inutile » (91). Dans cette phrase, « parler, c’est inutile » constitue la forme
silencieuse de la conscience et de la transformation de 1’exclusion. Sebkhi définit ce
type de silence dans de tels récits comme une esthétique du non-dit (1999: 3). Charef
fait du mutisme de son héros non un manque, mais une sagesse éthique. Cette forme
de silence se distingue du ton colérique de la littérature Beur. Vitali souligne cette
différence : « Chez Charef, la résistance ne crie pas ; elle endure » (2009: 179). La
résistance ne crie pas ; elle supporte. Cette endurance n’est pas passivité, mais
patience morale. Le pouvoir d’observation de I’enfant remplace la critique sociale : il
voit, il comprend, mais il ne parle pas haut.

Tout au long du roman, la relation du narrateur avec le frangais représente une
autre face de I’exclusion. L’enfant vit a I’intérieur de la langue, mais n’en est pas le

65



propriétaire : « Je comprends les mots, mais parfois, ils me glissent des mains » (63).
Cette phrase montre concrétement que la langue est un espace instable. Goudaillier
définit cette aliénation linguistique comme dépossession linguistique : les mots
n’appartiennent pas a celui qui parle, ils parlent a travers lui (2002: 16). Dans ce cas,
le frangais cesse d’étre un instrument d’assimilation pour devenir la voix d’une
identité fragile. La langue du narrateur n’est pas parfaite, mais cette imperfection est
un choix esthétique. Podhorna-Polické interprete ces ruptures discursives de la langue
des banlicues comme une stratégie identitaire (2010: 38). Charef place cette fracture
non dans la langue elle-méme, mais dans le rythme du silence.

Le bidonville de Nanterre, cadre du roman, est le centre silencieux de
I’exclusion et de la résistance : « Méme dans la boue, les enfants jouent » (53). Le
verbe « joue » dans cette phrase représente la forme silencieuse de I’espoir. Méme au
milieu de la boue, la vie continue ; c’est le message éthique commun aux romans de
banlieue. Cello qualifie de telles scénes de réalisme de la dignité (2008: 46). Le roman
de Charef porte un optimisme rare dans la littérature Beur : 1’exclusion conduit non a
la tragédie, mais a la solidarité. Les liens simples, voisinage, maternité, enfance,
forment un réseau de résistance silencieuse. Thomas appelle cette dimension de la
littérature Beur et de la littérature de banlicue une poétique de la coexistence (2013:
186). Dans Rue des Pdquerettes, la résistance silencieuse consiste précisément en
cela: exister sans parler, demeurer exclu sans disparaitre.

Vers la fin du roman, la voix intéricure de 1’enfant se transforme en une
conscience morale : « Je ne veux pas me battre. Je veux juste comprendre » (107).
Cette phrase résume la poétique éthique de Charef : résister, ce n’est pas combattre,
c’est comprendre. L’auteur remplace la colére de la littérature Beur par une quéte
silencieuse de justice. Vitali conceptualise cette tendance comme résistance
compassionnelle (2011: 12). Ce type de résistance n’est pas idéologique, mais
humaine. Rue des Pdquerettes transforme le discours politique en une éthique du
silence. La derni¢ére phrase du roman couronne cet équilibre éthique : « Je ne veux
plus étre invisible » (122). Cette parole n’est pas seulement un veeu individuel, mais
I’essence méme du parcours de la littérature Beur et de la littérature de banlieue.
L’enfant silencieux de Charef réclame le droit d’exister, méme sans parler.

Rue des Pdquerettes n’exprime pas 1’exclusion par des slogans ou par la
rhétorique. Charef transforme 1’invisibilité en une scéne éthique : la langue de ceux
qui ne peuvent pas parler est le silence ; le mutisme devient une forme de témoignage.
Dans ce contexte, le roman unit la lutte identitaire de la littérature Beur a la conscience
sociale de la littérature de banlieue. Cette union fait naitre le concept de résistance
silencieuse : ni colére ni résignation, mais conscience humaine. « Charef transforme
le silence en acte moral » (Vitali, 2009: 180).

4. Discussion

Rue des Pdquerettes marque le passage de la littérature Beur a la littérature
urbaine non par une rupture formelle, mais par une évolution éthique. Le narrateur
enfant de Charef prolonge la thématique Beur de la double appartenance, mais il
I’exprime non par la colére adulte, mais plutdt par une conscience enfantine fondée
sur le silence. Charef renouvelle ainsi la tradition testimoniale en proposant une
épistémologie du silence. Si, comme 1’indique Hargreaves, les premiers écrivains
Beurs furent considérés comme des « sociologues malgré eux » (2014: 3), Rue des
Pdquerettes dépasse la simple observation sociale pour atteindre une profondeur

66



morale, relevant du « réalisme moral » décrit par Cello (2008: 46). La ou les romans
Beurs des années 1980 exprimaient une colére identitaire, Charef transforme cette
colére en résistance silencieuse et en simplicité narrative.

La langue devient dans ce cadre un lieu central. En se distanciant du Verlan,
de l’argot et du francais hybride, Charef crée une nouvelle forme de légitimité
linguistique : non une langue de rupture, mais une langue de retenue. Sebkhi (1999:
2) évoquait la double illégitimité des écrivains Beurs ; Charef la dépasse par un
frangais simple et standard, relevant de la «littérature de résistance compassionnelle»
(Vitali, 2009: 179). Ici, le silence n’est plus exclusion, mais maturité. Le roman
transpose également la dualité spatiale caractéristique de la littérature Beur dans un
réalisme urbain : le bidonville de Nanterre devient archive postcoloniale (Thomas,
2013: 186) et espace d’épreuve humaine. Le narrateur enfant, « conscience qui voit »
plutdt que qui parle, incarne cette dimension morale : « Je veux juste comprendre »
(107). Cette posture rejoint la « pédagogie de la compassion » évoquée par Vitali
(2011: 12), faisant du témoignage non une technique, mais une pratique éthique.
Ainsi, Rue des Pdquerettes universalise I’expérience locale. Le silence devient
langage, la banlieue devient question éthique : « Comment voir I’invisible ? » La
derniére phrase, « Je ne veux plus étre invisible » (122), résume I’héritage Beur et
banlieusard : non le droit de parler, mais le droit d’exister. Comme 1’affirme
Hargreaves, ces textes parlent moins de la France des immigrés que de I’humanité
tout court (2014: 9). Charef propose donc une poétique morale fondée sur la dignité
et la résistance silencieuse.

Conclusion générale

Rue des Paquerettes peut étre considérée comme le point culminant éthique
d’un long parcours littéraire allant de la littérature Beur a la littérature de banlicue.
Les récits migratoires inaugurés dans les années 1980 avec les romans Beur se sont
d’abord construits autour des thémes de 1’identité, de la colére et de 1’appartenance,
marquant la tentative des générations postcoloniales de définir leur place en France.
Cependant, le roman de Charef réinterprete ces thémes : la colére ceéde la place a une
conscience silencieuse, la quéte identitaire se transforme en témoignage éthique, et la
complexité linguistique devient une simplicité sincére. Le roman, a travers les yeux
d’un narrateur enfant, écrit 1’histoire silencieuse d’un monde invisible : celle du
bidonville dans les banlieues frangaises. Ce narrateur devient la voix de ceux qui ne
peuvent pas parler, le témoin de ceux qu’on ne voit pas.

Le roman peut étre lu comme un texte charniére qui réinterpréte I’héritage
idéologique et esthétique de la littérature Beur. Il porte moins la colere de ’exil que
la conscience du silence. Charef aborde les thémes de la migration, de 1’exclusion et
de la pauvret¢ non pas a travers un discours politique explicite, mais par les
observations sincéres d’un enfant. Ainsi, la langue cesse d’étre un instrument de
protestation sociale pour devenir une forme d’expression éthique tournée vers
I’existence, la mémoire et la dignité humaines. La force du roman réside dans sa
capacité a dépasser les frontieres de 1’identité qu’il représente. La caractéristique
essentielle de la littérature Beur, la « double appartenance », n’est plus ici un conflit
identitaire, mais une conscience de la pluralité humaine. Le silence du narrateur enfant
reflete a la fois la voix étouffée de la génération immigrée et la solitude existentielle
de I’étre humain. En transformant ce silence en choix esthétique, Charef fonde une
nouvelle morale linguistique dans la littérature.

67



Situé au point de passage entre la littérature Beur et la littérature urbaine, le
roman propose moins une innovation formelle qu’une posture éthique. L’épuration de
la langue, I’intériorit¢ des personnages et la fonction testimoniale de l’espace
transforment le roman en une représentation non seulement de la migration, mais de
la condition humaine. La banlicue n’y est pas seulement une géographie, mais un lieu
de mémoire ou se croisent histoire, pauvreté, appartenance et espoir. L’écriture de
Charef vise a rendre visible la dignité de I’invisible, sans se limiter a la rhétorique de
la victimisation. L’auteur ne dramatise pas ’altérité : il la banalise, car la visibilité
trouve désormais son sens dans 1’ordinaire. En ce sens, le roman n’offre ni récit
héroique ni tragédie, mais un témoignage silencieux de 1’humanité.

Rue des Pdquerettes montre qu’il est possible de parler sans bruit, de
comprendre sans expliquer, de résister sans se montrer. En fin de compte, cette ceuvre
dépasse les frontieres entre littérature Beur et littérature urbaine pour atteindre un
discours éthique universel. Le silence de Charef nait d’une fracture sociale, mais se
forme dans une sagesse esthétique. Ce silence est a la fois celui d’une langue et d’une
génération : I’expression littéraire du droit de ’homme a exister avec dignité, envers
et contre tout’.

BIBLIOGRAPHIE

AUGE, Marc, 1992, Non-Lieux: Introduction G une anthropologie de la surmodernité,
Paris, Seuil.

BEGAG, Azouz, 1986, Le Gone du Chadba, Paris, Seuil.

BENMILOUD, Y, 2003, Allah Superstar, Paris, Librairie Générale Francaise.
CELLO, Serena, 2011, «Au-dela du roman Beur: La littérature de banlieue»,
Quaderni di Palazzo Serra, 21, pp. 189-211.

CHAREF, Mehdi, 1983, Le Thé au harem d’Archi Ahmed, Paris, Mercure de France.
CHAREF, Mehdi, 2018, Rue des Pdquerettes, Paris, Mercure de France.

CHRAIBI, Driss, 1955, Les Boucs, Paris, Denoél.

DJAIDANI, Rachid, 1999, Boumkoeur, Paris, Seuil.

EDWARDS, Rachel, 1993, Reviews: Voices from the North African Immigrant
Community in France: Immigration and Identity in Beur Fiction. By Alec G.
Hargreaves. New York and Oxford, Berg, 1991. Journal of European Studies, 23(3),
362-363. https://doi.org/10.1177/004724419302300337 (Original work published
1993)

GOUDAILLER, Jean-Pierre, 2002, «De l'argot traditionnel au frangais contemporain
des cités», La linguistique, 38(1), 5-24. https://doi.org/10.3917/1ing.381.0005.
GUENE, Faiza, 2004, Kiffe kiffe demain, Paris, Hachette Littératures.

¢ Déclaration relative a Dutilisation de Pintelligence artificielle : Dans le cadre de la
rédaction de cet article, des outils d’intelligence artificielle générative (principalement
ChatGPT-5, DeepL et, a I’occasion, Grammarly) ont été utilisés afin d’améliorer la cohérence
linguistique du texte, de faciliter la révision stylistique et d’harmoniser la mise en forme des
références. Leur utilisation est restée strictement limitée a des taches de soutien rédactionnel
et n’a en aucun cas influencé la conception scientifique de 1’étude. L’ensemble des choix
théoriques, des analyses, des interprétations et de la sélection bibliographique reléve
exclusivement de la responsabilité académique des auteurs.

68



HARGREAVES, Alec G., 2014, «De la littérature ‘Beur’ a Ia littérature de ‘banlieue’:
des écrivains en quéte de reconnaissance», Africultures, 2014/1(97), 144—149.
https://doi.org/10.3917/afcul.097.0144

MOKEDDEM, Malika, 1990, Les hommes qui marchent, Paris, Grasset.
PODHORNA-POLICKA, Alena, 2006, «Les aspects stylistiques de la Verlanisation»
(Stylistic aspects of "Verlanisation"), in Dialogue des cultures: interprétation,
traduction. Praha: Ustav translatologie, Filozoficka fakulta Univerzity Karlovy v
Praze: 37-62. ISBN 80-7308-147-4.

RACHEDI, Mabrouck, 2006, Le Poids d’'une dme, Paris, Editions Léo Scheer.
REECK, Laura, 2012, «La littérature Beur et ses suites», Hommes et migrations, 120—
129, https://doi.org/10.4000/hommesmigrations.1077.

SANTAKI, Rachid, 2011, Les anges s habillent en caillera, Paris, Moisson Rouge.
SEBKHI, Habiba, 1999, « Une “littérature naturelle” : le cas de la littérature Beur ».
Itinéraires et contacts de cultures, (27), 16-27 ; (consulté le 13/09/2015 sur le site
www.limag.refer.org).

TILBE, Ali & TOPALOGLU, Yusuf, 2024, Beur Yazini ve Verlan Dili: Catisma ve
Ekin(siz)lesme Yontembilimi Baglanminda Frankofon Gog(er) Romant Okumalari,
Giince Yayinlari.

TILBE, Ali & TOPALOGLU, Yusuf, 2024, Mehdi Charef’in Beur anlatis1 Le Thé au
Harem d’Archi Ahmed’de go¢ ve uyum: Catisma ve kiiltiir(siiz)lesme yontembilimi
okumasi, Kafkas Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi, 34, 577-620.
https://doi.org/10.56597/kausbed.1586614

TILBE, Ali & TOPALOGLU, Yusuf, 2023, Azouz Begag’m Sabali Cocuk (Le Gone
du Chaaba) adl1 gb¢ anlatida dilsel-anlatisal yap1 ve izleksel ¢oziimleme, Soylem:
Journal of Philology, 8(3), 928-950.

TILBE, Ali, 2021, Gog(er) anlatis1 incelemelerinde catisma ve kiiltiir(siiz)lesme
yontembilimi, In TILBE, A. & ATALAY, M. C. (Eds.), Go¢ ve Sanat Okumalari-1
(pp. 9-32). Transnational Press London.

TILBE, Ali & TOPALOGLU, Yusuf, 2020, Beur yazin1 ve Verlan dili: Fransa’daki
Kuzey Afrika gog(er) soylemi, Soylem. Journal of Philology, 5(2), 329-350.

TILBE, Ali & TILBE, Fethiye, 2019, Ziilfii Livaneli’nin Bir Kedi, Bir Adam, Bir
Oliim adli go¢ anlatis: Catisma ve kiiltiir(siiz)lesme yaklasimi, In T. B. A. TILBE
(Ed.), Gog, Kiiltiir ve Yazin (pp. 119—154). Transnational Press London.

TILBE, Ali & CIVELEK, Kamil, 2018, Catisma ve go¢ kiiltiirii modeli baglaminda
goc¢ anlatis1 okumasi: Yiksel Pazarkaya’nin Savrulanlar’y, Gég¢ Dergisi, 5(1), 77-106.
THOMAS, Dominic, 2013, Noirs d'encre. Colonialisme, immigration et identité au
ceeur de la littérature afro-frangaise, Paris, La Découverte.

VASKOVA, Petra, 2011, Le lexique argotique sur Skyrock: analyse des néologismes
en synchronie dynamique (2003 et 2008) [Magisterska diplomova prace, Masarykova
univerzita, Filozoficka fakulta]. Brno.

VITALI, Ilaria, 2009, «De la littérature Beure a la littérature urbaine : le regard des
‘Intrangers’», Nouvelles Etudes Francophones, 24(1), 172—183.

VITALI, llaria, 2011, Intrangers (I). Post-migration et nouvelles frontieres de la
littérature Beur, Louvain-la-Neuve, Academia—L’Harmattan.

VITALI, llaria, 2011, Intrangers (Il). Littérature beur, de l'écriture a la traduction,
Louvain-La-Neuve, L'Harmattan, Editions Academia, coll. « Sefar ».

69





